

## بشارت عظملى

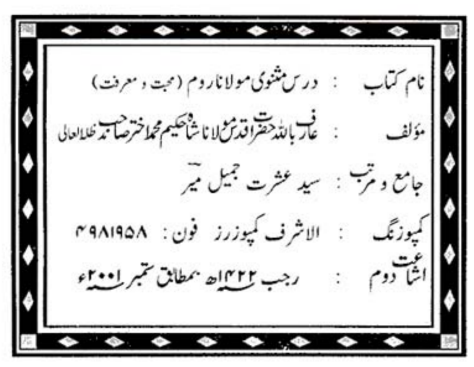
مناظر دیوبند حضرت مولانا سید مرتضٰی حسن صاحب جاند بوری رحمة الله علیہ کے برایوتے سید ثروت حسین صاحب نے جو حضرت مرشدنا ومولانا عارف باللہ شاہ محمد اختر صاحب مد ظلہم العالی کے منتسبین میں سے ہیں خواب دیکھا کہ حضور صلی الله علیہ وسلم حفرت مرشدی دامت برکاتہم کے حجرہ میں تشریف فرما ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی دائیں جانب حفزت والا میں اور حضرت کی دائیں جانب خواب دیکھنے والے صاحب ہیں اور سامنے درس مثنوی مولانا روم رکھی ہوئی ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے خواب دیکھنے والے سے فرمایا کہ درس مثنوی بہت اچھی کتاب ہے، تم یہی پڑھا کرو۔ بایں مژدہ گر جال فشائم رواست۔ الحمدلك والشكو لك يا ربنا\_



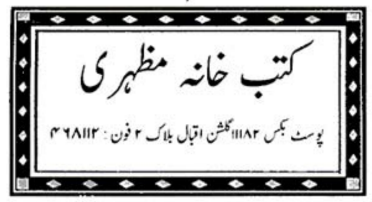
محتبت ومَعرفت

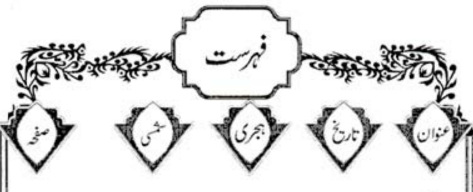
عَارِفَ اللَّهُ رَصَالِقِيمُ ولا مَا تَنَاهُ مِيمُ مِمَّ الْحَدِيثُ مِنْ وَكُنَّاتُهُمُ

خایشه **کانب خران (میظهری)** محاش اقبال بلاک نبر۲، پوسے بحس نبر ۱۸۱۱۱، کواچی ۲۵، نون: ۲۱۱۸

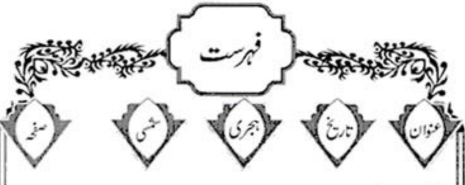








مجلس درس مثنوی ۱۵ شعبان المعظم ۱۸ ما ۱۲ه مطابق ۱۹ و سمبر ۱۹۹۵، مجلس درس مثنوی ۱۱ شعبان المعظم ۱۸۱۸ه مطابق سا دسمبر ۱۹۹۵ء مجلس درس مثنوی ۲۱ شعبان المعظم ۱۲۸ اید مطابق ۲۲ دسمبر ۱۹۹۰ و مجلس درس مثنوی ۲۳ شعبان المعظم ۱۸۴۱ه مطابق ۲۴۰ دسمبر ۱۹۹۲ء 99 مجلس درس مثنوی ۲۴ شعبان المعظم ۱۳۱۸ه مطابق ۲۵ د تمبر ۱۹۹۲ء 41 مجلس درس مثنوی ۲۵ شعبان المعظم الماله همطابق ۲۹ وسمبر ۱۹۹ی 4. مجلس درس مثنوی ۲۶ شعبان المعظم ۱۸۳ د مبر ۱۹۹۵ء 40 مجلس درس مثنوی ۲۷ شعبان المعظم مسلطان ۲۸ د تمبر ۱۹۹۷ء Ar مجلس درس مثنوی ۲۸ شعبان المعظم ۱۹۱۸ هه مطابق ۲۹ دسمبر ۱۹۹۲ء مجلس درس مثنوی ۲۹ شعبان المعظم الماهاه مطابق ۳۰ دسمبر ۱۹۹۲ء 1.0 مجلس درس مثنوی ۲ رمضان المبلاک ۱۳۱۸ه مطابق کیم جنوری ۱۹۹۸ء 111 مجلس درس مثنوی ۴ رمضان المبارک ۱۳۱۸ه مطابق۳ جنوری <u>۱۹۹۸</u>ء



مجلس درس مثنوی کرمضان المبارک ۱۳۱۸ ه مطابق ۲ جنوری ۱۹۹۸ مجلس درس مثنوی ور مضان المبارک ۱۸۰۸ه صطابق ۸ جنوری ۱۹۹۸ ۱۸۰ مجلس درس مثنوی اا رمضان السارک به ۱۳۸۸ ه مطابق ۱۴۰۶ می ۱۹۹۸ و ۲۰۳ مجلس درس مثنوی ۱۲ رمضان المبارک ۱۲۱۸ه مطابق ۱۱ جنوری ۱۹۹۸ مجلس درس مثنوی ۱۳ رمضان المبارک ۱۳۸۸ ه مطابق ۱۲جنوری ۱۹۹۸ م مجلس درس مثنوی ۱۴ رمضان السارک ۱۳۰۸ه مطابق۳۴ جنوری ۱۹۹۸ و ۲۷۰ مجلس درس مثنوی ۱۵ رمضان السارک ۱۹۸۸ در مطابق ۱۹۹۸ جنوری ۱۹۹۸ ه مجلس درس مثنوی ۱۲ رمضان المبارک ۱۳۱۸ هه مطابق ۱۹۹۸ مطابق 199 مجلس درس مثنوی ۱۸ رمضان السارک ۱۸۳۸ یده مطابق ۱۹۹۸ و ۱۹۹۸ 1714 مجلس درس مثنوی ۱۹ رمضان السارک ۱۳۱۸ ه مطابق ۱۹۹۸ می ۱۳۹۸ مجلس درس مثنوی ۲۰ رمضان السارک ۱۹۲۸ یده مطابق ۱۹۴۸ و ۱۳۴۸ مجلس درس مثنوی ۲۱ رمضان السبارک ۱۳۸۸ صطابق ۲۰ جنوری ۱۹۹۸ ۳۹۰



# بِسِّهٔ اِللَّهُ الْحَجِّمِ الْحَجِّمِ الْحَجِّمِ الْحَجِّمِ الْحَجِّمِ الْحَجِّمِ الْحَجِّمِ الْحَجَمِّمِ الْ عرض مرتب

رمضان الهبارک ۱۸۳هاه مین مرشدی و مولائی عارف بالله حضرت اقدس مولانا شاه حکیم محمد اختر صاحب اطال الله ظلا کھم و ادام اللہ برکاتہم کے سفر عمرہ کا نظم بوجوہ ملتوی ہوا۔ اس خبر کے عام ہوتے ہی حضرت والا کی خدمت میں رمضان المبارک گذارنے کے لئے مختف ممالک سے حضرت والا کے متعلقین اجازت لے کر آنے لگے اور شعبان کے وسط تک ہندوستان ، بنگلہ دیش ، جنوبی افریقہ ، کینیا ، برطانیہ ، اور امریکہ وغیرہ کے گئی علماء و دیگر حضرات تشریف لے آئے۔ یہ حضرات علاء حضرت والا کے درس مثنوی کے مشاق تھے چنانچہ ان کی خواہش پر باوجود ضعف کے حضرت والا مد ظلہم العالی نے وسط شعبان سے آخر عشرؤ رمضان تک تقریباً روزانہ مثنوی شریف کا درس دیا جو الہامی علوم و معارف کے ساتھ عشق و محبت کی آگ لئے ہوئے آشوب و چرخ و زلزلہ کا مصداق تھا کیونکہ بیہ دری محبت بزبان محبت تھا جس میں مولانا روم کے سینہ کی آتش عشق اور حضرت والا كي آتش عشق باہم مل كر شراب محبت البيه دو آتشه ہوگئي جبيبا تسي

#### شاعر نے کہا ہے ۔ نشہ بڑھتا ہے شرابیں جو شرابوں میں ملیں

چنانچہ ایک ایک لفظ عشق و محبت و کیف و مستی میں ڈوبا ہوا ہے جس سے علماء وجد میں آئے اور مست و سرشار ہوگئے ۔ حضرت والا کے تصوف کے ایک ہاتھ میں اگر اسرایہ عشق و مستی ہیں تو دوسرے ہاتھ میں قرآن و سنت کے دلائل علمی ہیں جو علماء محققین راتخین فی العلم کے لئے باعث کیف و وجد اور مکرین کے لئے دعوت فکر و تدبر ہیں۔ الحمد للہ تعالی حضرت والا اطال اللہ ظلامیم و ادام اللہ برکاجہم نے تصوف کو قرآن و حدیث کے علوم و معارف سے ایسا مدلل فرمادیا ہے کہ اب اس الزام کی گئجائش نہیں رہی کہ تصوف و طریقت قرآن و سنت کے خلاف ہے۔ ای لئے احتر راقم الحروف ببائگ وہل کہنا ہے۔

دل میں ہر لحظ ترے جلوہ جاناں دیکھوں
ہاتھ میں گرچہ ترے شکیہ صد دانہ نہیں
تری آنکھوں میں ہے وہ مستی صہبائے ازل
جس کے آگے کوئی شے مستی پیانہ نہیں
تری آنکھوں سے ملاتی نہیں نرگس آنکھیں
اس کی آنکھوں میں تری مستی خمخانہ نہیں
مفت بنتی ہے کئے ناب محبت یاں پ
ترے ہے خانے سا دیکھا کوئی ہے خانہ نہیں
ترے ہے خانے سا دیکھا کوئی ہے خانہ نہیں

اور احقر کی کیا حقیقت ہے جبکہ دنیا تجر میں بڑے بڑے علاء، محدثین و مفسرین حضرت والا کی شان میں رطب اللمان اور حضرت والا کے کمالات کے معترف اور حلقہ ارادت میں مسلک ہیں

میں ہی اس پر مر مٹا ناصح تو کیا ہے جا کیا میں تو دیوانہ تھا دنیا بھر تو سودائی نہ تھی

مثنوی کا یہ درس جس میں عشق و محبت کی آگ بھری ہوئی ہے ، جس کے ایک ایک لفظ میں آتش عشق کی برتی رو دوڑتی ہوئی محسوس ہوتی ہے ایسی تند و تیز شراب عشق جام سنت و شریعت میں محصور ہے ، کیا مجال کہ عشق و مستی حدودِ شریعت سے باہر قدم رکھ دے ۔ حضرت والا مد ظلہم العالی فرماتے ہیں کہ تصوف تمام تر سنت و شر بعت ہے اور وہ تصوف تصوف ہی نہیں جو قرآن و سنت کے خلاف ہے اور جو عشق حدودِ شریعت کو توڑ دے اس قابل ہے کہ اس عشق ہی کو توڑ دیا جائے۔ چنانچہ یہ درس مثنوی مولانا روم اپنی نوع کا انو کھا درس ہے جس میں مثنوی کے اشعار کی تشریح عشق و مستی کی تیز والی شراب دوآتشہ کے ساتھ قرآن و حدیث کے علوم و معارف سے موید ہے جس سے واضح ہو تا ہے کہ مثنوی مولانا روم قر آن پاک و احادیث یاک کی بے مثل عاشقانہ توضیح و تشریح ہے۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت والا کی زبان مبارک سے اس درس میں مثنوی کی جو تشریح

کرائی ہے وہ اپنی مثال آپ ہے اور شاید بی اس نوع کی کوئی شرح موجود ہو ۔ بہ صرف مثنوی کے اشعار کی لفظی تشریح نہیں ہے بلکہ اس میں تصوف و سلوک کے مسائل کا قرآن پاک و حدیث پاک ہے استنباط بھی ہے ، سالکین کی باطنی پریشانیوں اور روح کے امراض کا علاج بھی ہے اور اشعار مثنوی کی الہامی اور نادر تشریحات بھی ہیں۔ غرض که هر درس ایک مکمل وعظ اور علوم و معارف کا مخجهنه، راهِ سلوک میں آنے والے چچ و خم کا بہترین راہ بر اور مشعل راہ ہے جس ے مثنوی کی ہمہ گیری اور عمق و جامعیت کا بھی اندازہ ہوتا ہے۔ اس درس کا کچھ حصہ درس مثنوی مولانا روم (درس محبت و معرفت ) حصہ اول کے نام ہے جمادی الثانیہ یا ۱۹۱ھ مطابق عمیر ۱۹۹۸ء کو شائع ہوا جس کے لیے بعد دیگرے دو ایڈیشن تقریباً جار بزار کی تعداد میں شائع ہو کر ختم ہو کیے ہیں ۔ اب یہ مکمل درس مثنوی جس میں سابق حصہ اول مجمی شامل ہے نام میں معمولی تغیر کے ساتھ طبع کیا جارہا ہے ۔ اب اس کا نام درس مثنوی مولانا روم (محبت و معرفت) تجویز کیا گیا ہے۔

قار کین کرام سے دعاؤں کی گذارش ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کو شرف قبول عطا فرما کیں اور قیامت تک حضرت والا دامت برکاتہم کے لئے صدقۂ جاریہ بنا کیں اور جملہ خدام و معاونین کو بھی اللہ تعالیٰ اپنے کرم سے شامل فرمالیں اور قیامت تک اس درس کو اُمت مسلمہ کے

کئے اللہ تعالیٰ کی محبت سے مست و سرشار ہونے کا اور اللہ تعالیٰ کی محبت اشد کے حصول کا ذرابعہ بنادیں بلکہ اُمنت دعوت کو بھی اس سے مستفید فرما کر ان کے حصول ایمان کا ذریعہ بنادیں اور اپنی رحمت سے مختلف عالمی زبانوں میں اللہ تعالی اس کے ترجمہ کا انتظام فرماکر قیامت تک اس کو ذریعہ، ہدایت بنادیں اور حضرت والا کی ہر تصنیف اور ہر تقریر و تحریر تمام عالمی زبانوں میں شائع ہو کر قیامت تک اُمت کے استفادہ کا ذریعہ ہو کیونکہ یہ محبت کی وہ آگ ہے جس کے متعلق احقر کا گمان اقرب الی الیقین ہے کہ اگر ملکوں ملکوں ڈھونڈو کے تو یہ آگ نہیں ملے گی ، یہ وہ آگ ہے جواُمت کے اولیاء اخص الخواص میں خال خال کو عطا ہوئی اور اس کے شاہر اور ثبوت اولاً حضرت والا دامت بر کا جہم کے حالات رفیعہ اور آپ کا درد عشق اور نسبت خاصہ مع اللہ کے آثار ہیں جو اظہر من الشمس ہیں اور ثانیا حضرت والا کی تقریر و تح ریر حضرت والا کے منفرد اور بے مثل دردِ عشق اور آتش محبت کی غماز ہے

> در سخن مخفی منم چوں بوئے گل در برگ گل ہر کہ دیدن میل دارد در سخن بیند مرا

ترجمہ : میں اپنے کلام میں اس طرح پوشیدہ ہوں جیسے پھول کی خوشبو پھول کی پھمڑیوں میں مخفی ہے ۔ پس جو شخص دیکھنا چاہے مجھے میرے کلام میں دیکھ لے۔ اللہ تعالی ہمیں قدر کی توفیق عطا فرمائے اور حضرت اقدی کے سامیہ عاطفت کو ہمارے سروں پر طویل ترین مدت تک قائم رکھے اور راقم الحروف کو خصوصاً اور جملہ احباب کو عموماً حضرت والا کی قدردانی اور استفادہ کی توفیق ارزانی فرماکر حضرت والا کے فیوض و برکات سے مالا مال فرمادے آمین یا رَبَّ الْعَالَمِیْنَ بَحُرْمَةِ سَیْدِ الْمُرْسَلِیْنَ عَلَیْهِ الصَّلُونُ وَالتَّسْلِیْمُ ۔

#### راقم الحروف

احقر سید عشرت جمیل میر عفااللہ تعالیٰ عنہ یکے از خدام

عارف بالله حضرت اقدس مولانا شاه حكيم محمر اختر صاحب دامت بركاتهم

خانقاه امدادیه اشر فیه گلشن اقبال۲ کراچی ۱۹ محرم الحرام و ۲سماه مطابق ۲ مئی <u>۱۹۹۹</u>ء یوم الخمیس

...

اس طرح درد دل بھی تھا میرے بیل کے ساتھ جیسے کہ میرا دل بھی تھا میری زبل کے ساتھ (عدف باللہ حفرت مولانا شاہ علیم محد اخر صاحب داست برکافهم)

## بِسِّمُ اللَّهُ الْحَجَّالِ حَمِر

## مجلس درس مثنوی

10 شعبان المعظم ١٨٣٠ ه مطابق ١٦ وتمبر ١٩٩٤ بروز سه شنبه (منگل) بعد فجر بوت ٤ بي بمقام خانقاه لدويه اشرفيه گلشن اقبال باك ٢ كراچي

قافیه اندیشم و دلدار من گویدم مندیش جز دیدار من

ار فضاہ فر حاج اگھ مثنوی شریف الہامی کتاب ہے۔
حضرت مولانا قاسم صاحب نانوتوی رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ
تین کتابیں انوکھی قرآن شریف بخاری شریف اور مثنوی شریف ۔
قرآن شریف تو اللہ کا کلام ہے لہذا اس کی مثل اور نظیر کون پیش کرسکتا ہے کیونکہ گلام المملوك مُلُوْك الْکلام ہوتا ہے یعنی بادشاہوں کا کلام کلاموں کا بادشاہ ہوا کرتا ہے تو جو اللہ بادشاہوں کو بادشاہت اور سلطنت اور تخت و تاج کی بھیک عطا کرتا ہے اس اتھم الحاکمین کے کلام کیا شان ہوگی اور کون اس کے مقابلہ میں اپنا کلام لاسکتا ہے۔

میرے شیخ حضرت شاہ عبدالغنی صاحب کھولپوری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے تھے کہ قر آن یاک کے جملے اگر چہ بظاہر انہیں الف باء تاء سے ہے ہوئے ہیں ، کیکن دراصل یہ الف باء تاء دوسرے عالم کے ہیں اور اینے اندر انوار الہیہ کولئے ہوئے ہیں ۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن کے حروف سے مرتب آیات نے سارے عالم کو اینا مثل لانے سے عاجز كرديا \_ الله تعالى نے اينے رسول أئى كى زبان سے اليا فصیح و بلغ كلام صادر فرمایا جس نے تمام فصحاء عرب کو حیرت زدہ کردیا اور جو عرب اپنی فصاحت و بلاغت کے مقابلہ میں غیر عرب کو عجم لینی گونگا کہا کرتے تھے کلام اللہ کی عظمت شان کے سامنے خود کو نگے ہوگئے اور فَأْتُواْ بِسُوْرَةٍ مِّنْ مُثْلِهِ .. المخ كَى قُرْ آنَى للكار برِ ايرْى چِونَى كا زور لگانے کے باوجود قرآن یاک کے مثل ایک جملہ بناکر نہ لاسکے اور ایناسا منہ لے کر رہ گئے اور کیے عاجز نہ ہوتے کیونکہ یہ اللہ کا کلام تھا۔ ای کو مولانا رومی فرماتے ہیں

> گفتهٔ او گفتهٔ الله بود گرچه از حلقوم عبدالله بود

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سیدہ مبارک پر جو قرآن پاک نازل ہوا وہ اگر چہ آپ کی زبانِ مبارک سے صاور ہوا لیکن وہ اللہ کا کلام تھا ، زبانِ عبداللہ سے کلام اللہ جاری ہورہا تھا جس نے اہلِ عرب کی

فصاحت و زباں دانی کا ناز خاک میں ملادیا۔ ای کو مولانا روی نے فرمایا ہے صد ہزاراں دفتر اشعار بود پیش حرف امیش آل عار بود

ترجمہ: اہل عرب کے پاس فضیح و بلیغ اشعار کے دفتر کے دفتر موجود تھے لیکن اس رسول اُمی کے ایک حرف آسانی کے سامنے وہ سارے کے سارے دفتر حیرت و شر مندگی میں غر ق ہوگئے۔

اور بخاری شریف سید الانبیاء صلی الله علیه و سلم کا کلام ہے اور بعد از خدا بزرگ توئی قصه مخضر آپ کی شان ہے لہذا کلام الله کے بعد آپ صلی الله علیه و سلم کے کلام کی بھی کوئی مثل نہیں ۔ سرور عالم صلی الله علیه و سلم نے کود فرمایا ہے کہ اُؤیٹٹ جَوَامِعَ الْکلِم ۔ عالم صلی الله علیه و سلم نے خود فرمایا ہے کہ اُؤیٹٹ جَوَامِعَ الْکلِم ۔

قرآن و حدیث کے بعد جس کتاب کو سب سے زیادہ مقبولیت حاصل ہوئی وہ مثنوی مولانا روم ہے۔ مولانا رومی امت کے بہت بڑے شخص ہیں۔ امت کے بڑے بڑے علاء اور اولیاء اللہ ہر زمانہ میں مثنوی سے استفادہ کرتے چلے آرہے ہیں۔ میرے شخ فرماتے سے کہ مثنوی دل میں اللہ کی محبت کی آگ لگادیتی ہے۔ ہمارے اکابر کو دیکھ لیجئے۔ شخ العرب و الحجم حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر کمی رحمۃ اللہ علیہ مثنوی کے عاشق سے ۔ مجدد زمانہ حضرت کیم الامت تفانوی رحمۃ اللہ علیہ کے عاشق سے ۔ مجدد زمانہ حضرت کیم الامت تفانوی رحمۃ اللہ علیہ کے عاشق سے ۔ مجدد زمانہ حضرت کیم الامت تفانوی رحمۃ اللہ علیہ کے عاشق سے ۔ مجدد زمانہ حضرت کیم کا نام ہے کلید مثنوی۔ مثنوی ۔ مختلف ملکوں نے مثنوی کی شرح کھی ہے جس کا نام ہے کلید مثنوی ۔ مختلف ملکوں

مختلف زبانوں کے بڑے بڑے اولیاء اس کو پڑھ کرمت ہوتے ہیں مثنوی الہامی کتاب ہے مولانا رومی خود فرماتے ہیں

> قافیه اندیشم و دلدار من گویدم مندیش جز دیدار من

جب میں قافیہ سوچنے لگتا ہوں تو آسان سے آواز آتی ہے کہ اے جلال الدین مت سوچ ،مثنوی تو ہم لکھوارے ہیں بس میری طرف متوجہ رہو، قافیہ میں عطا کروں گا۔ دیدارِ من سے مراد یہی ہے کہ میری طرف متوجه رہو ورنه بندہ الله کا دیدار اس دنیا میں کیسے کرسکتا ہے۔ دیدار کے معنی نیہ ہیں کہ اللہ موجود ہے اور وہ دیکھ رہاہے تو گویا تم بھی اللہ کو دیکھ رہے ہو جیسے اندھاکسی بینا سے ملاقات کرکے کہتا ے کہ آج ہم ان کو دیکھ آئے اگر چہ اس نے نہیں دیکھا آتکھوں والے نے اس کو دیکھا کیکن اس کے دیکھنے کو اور اس کے سامنے حضور ی کو اندھا اپنے دیکھنے ہے تعبیر کرتا ہے ۔ دنیا میں حق تعالیٰ کی معیت خاصه ، مشامرهٔ حق اور توجه الی الله کو حدیث احسان میں سرور عالم صلى الله عليه وسلم في بيان فرمايا كه أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَّاهُ فَإِنْ لَّمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ الله تعالى كى الى عبادت كروكه كويا تم الله تعالى كو د کھے رہے ہو پس اگر تم اس کو نہیں دیکھتے تو اللہ تو تمہیں دیکھ رہا ہے ۔ پس جب اللہ حمد ہیں دیکھ رہا ہے تو گویا تم بھی اللہ کو دیکھ رہے ہو اس

حدیث کی شرح علامہ ابن حجر عسقلانی نے بیہ فرمائی ہے کہ آن یُغلِبَ عَلَیْهِ مُشَاهَدَهُ اللّٰہ تعالیٰ شَانُهُ اللّٰہ تعالیٰ کی عقلیہ مُشَاهَدَهُ اللّٰہ تعالیٰ شَانُهُ اللّٰہ تعالیٰ کو دیکھ رہا حضور کی قلب پر ایسی غالب ہوجائے کہ گو یا بندہ اللّٰہ تعالیٰ کو دیکھ رہا ہے۔ اس شعر میں دیدار سے مراد یہی توجہ الی اللّٰہ ہے کہ حضور قلب اور توجہ کاملہ کے ساتھ میری طرف متوجہ رہو مثنوی کو میں تمہارے قلب پر القاء کروں گا۔ اس شعر میں مثنوی کے الہامی ہونے کا اشارہ سے۔

اور اس سے زیادہ واضح اشارہ مولانا کے دوسرے شعر میں ہے۔ فرماتے ہیں

#### چوں فتا داز روزن دل آفتاب ختم شد والله اعلم بالصواب

قلب میں جس در پچہ باطنی سے آفاب علم کے فیضان سے علوم و معارف غیبیہ وارد ہورہ تھے وہ آفاب فیض قلب کے محاذات سے معارف غیبیہ وارد ہورہ ہوگیا لہذا مثنوی ختم ہوگئی اور اللہ ہی کو خوب معلوم ہے کہ صواب اور حکمت کس وقت کس چیز میں ہے ان کا ہر فعل حکمت کے موافق ہے لہذا اس وقت جب انہوں نے ایبا کیا تو فعل حکمت کے موافق ہے لہذا اس وقت جب انہوں نے ایبا کیا تو یقیناً اس میں کوئی حکمت ہے اس لئے اب میں بہ تکلف کلام نہیں کروں گا اور مثنوی کو ختم کرتا ہوں لہذا مولانا نے مثنوی لکھنا بند

کردی اور قصہ مجھی ادھورا چھوڑ دیا۔ یہی دلیل ہے کہ یہ الہامی کلام تھا۔ اگر الہامی نہ ہوتا تو جو شخص ساڑھے اٹھائیس ہزار اشعار لکھ سکتا ہے کیاوہ چند اشعار لکھ کر مثنوی کو یورا نہیں کر سکتا تھا۔

مجھے بچپن سے مولانا روی سے عشق ہے ۔ میں بہت چھوٹا تھا جب سے مولانا کے اشعار بڑھ بڑھ کے رویا کرتا تھا خصوصاً یہ شعر \_

> آه را جز آسال بمدم نبود راز را غیر خدا محرم نبود

ترجمہ: میں جنگل کی تنہائی میں ایسی جگہ اللہ کا نام لیتا ہوں جہاں سوائے اللہ کے میری آہ کا کوئی ساتھی نہیں ہوتا اور میری محبت کے راز کو سوائے خدا کے کوئی نہیں جانتا۔

الحمد للد بیں نے وہ جنگل دیکھا ہے جہاں مولانا نے یہ شعر کہا تھا اور جہاں اللہ تعالیٰ کی محبت و معرفت کے ساڑھے اٹھاکیس ہزار درد کھرے الہامی اشعار مولانا کی زبان سے جاری ہوئے۔ پورا جنگل آج بھی نور سے کھرا ہوا معلوم ہوتا ہے۔ بیپن ہی سے مجھے مولانا کے شہر تونیہ دیکھنے کی آرزو تھی۔ اللہ تعالیٰ نے یہ آرزور بھی پوری کردی اورای سال لندن جاتے ہوئے ترکی کے دارالخلافہ استنبول بیس قیام کیا جہاں لندن کے میزبان اور بہت سے علاء آگئے تھے اور جنوبی افریقہ جہاں لندن کے میزبان اور بہت سے علاء آگئے تھے اور جنوبی افریقہ سے بھی بہت سے علاء تشریف لے آئے۔ استنبول سے ایر کنڈیشن

بس میں ہم سب قونیہ گئے۔ قونیہ میں مولانا رومی کی خانقاہ میں میں نے مولانا کی مثنوی کا درس بھی دیا اور وہیں خانقاہ میں بعض لوگ میرے ہاتھ پر داخل سلسلہ ہوئے اور بہت سے علماء جو ساتھ سے انہوں نے تجدید بیعت کی ۔ میرا ترکی کا یہ سفرنامہ شائع ہوچکا ہے جس کا نام الطاف ربانی ہے جس کو میر صاحب نے تر تیب دیا ہے ۔

## اے کہ صبرت نیست از فرزند و زن صبر چوں داری زرب ذوالمنن

لار شاہ فر دادا گئے مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اے لوگو ! ! تہمیں اپنے بیوی بچوں پر صبر نہیں آتا۔ اگر بیوی میکے چل جائے تو تم بے چین ہوجاتے ہو، اگر ناراض ہوجائے تو ساری کا نئات کی نبض تہمیں ڈو بتی ہوئی معلوم ہوتی ہے جیسا کہ فانی اپنی بیوی کی ناراضگی پر کہتا ہے \_

> ہم نے فانی ڈویتے دیکھی ہے نبض کا کنات جب مزاج یار کچھ برہم نظر آیا مجھے

بیوی بچوں پر خمہیں صبر نہیں حالانکہ وہ تمہارے محن نہیں ہیں تو پھر اس احسان کرنے والے مولی پر کیونکر صبر کر لیتے ہو اور اس مالک کو ناراض کرتے رہتے ہو اور خمہیں خیال بھی نہیں آتا کہ میں کیے محن کی نافرمانی کررہا ہوں جس کی روٹیوں سے میں زندہ ہوں اور جس کے مجھ پر ہر لیحہ اسے احسانات ہیں جن کا شار نہیں کیا جاسکتا ۔ایسے احسان کرنے والے مولی کو تو ایک لیحہ کو نہیں بھولنا چاہئے تھا۔ دیکھو محھیوں کو پانی پر صبر نہیں ہے حالانکہ پانی مجھیوں کا خالق نہیں ہے صرف متعقر ہے لیکن مجھیوں کو پانی سے کیا تعلق ہے ؟ کہ اگر ایک سانس کی جدائی ہوجائے تو بزبان حال کہنے لگتی ہیں ہے سانس کی جدائی ہوجائے تو بزبان حال کہنے لگتی ہیں

جو تجھ بن نہ جینے کو کہتے ہے ہم سو اس عہد کو ہم وفا کرچلے

اور تم انسان ہوکر اپنے محن حقیقی پر صبر کرتے ہو جس نے تہ ہیں ایک قطرہ میں بینائی کا خزانہ رکھ دیا کہ وہ ناپاک قطرہ آج دیکھ رہا ہے ، شنوائی کا خزانہ رکھ دیا کہ وہ ناپاک قطرہ آج دیکھ رہا ہے ، شنوائی کا خزانہ رکھ دیا کہ وہ ناپاک قطرہ آج کویائی کا خزانہ رکھ دیا کہ وہی قطرہ آج بولی کہ وہ ناپاک قطرہ آج من رہا ہے گویائی کا خزانہ رکھ دیا کہ وہی قطرہ آج بول رہا ہے وغیرہ ۔ دنیا میں کون ایسا مصور ہے جو پانی پر نقش و نگار بناسکے ، یہ صرف حق تعالی کی قدرت قاہرہ ہے جو قطرہ منی پر بناسکے ، یہ صرف حق تعالی کی قدرت قاہرہ ہے جو قطرہ منی پر صورت گری کرتی ہے ۔

دہد نطفہ را صورتے چوں پری کہ کردہ است بر آب صورت گری

اے الله نطفه ، ناپاک کو آپ خوبصورت انسانی شکل عطا فرماتے ہیں اور

آپ کی قدرتِ قاہرہ پانی پر صورت گری کرتی ہے بعنی قطرہ منی پر آنکھ، کان ، ناک آپ نے بنائے ہیں۔ مولانا رومی فرماتے ہیں

> شکر از نے میوہ از چوب آوری از منی مردہ بت خوب آوری

اے اللہ آپ گئے کے ڈنڈول میں رس ڈال کر شکر پیدا فرماتے ہیں اور مُر دہ اور بے جان منی سے انسان احسن تقویم میں پیدا فرماتے ہیں یہ سب آپ کی قدرتِ قاہرہ کا کمال ہے۔

مولانا فرماتے ہیں کہ ایسے احسان کرنے والے رب پر تو جان دینا چاہئے تھا ان سے تو ہماری جانوں کو ایسا تعلق ہونا چاہئے تھا کہ ہے ترا ذکر ہے مری زندگی ترا بھولنا مری موت ہے

ان کی یاد ہماری زندگی اور ایک لحمہ ان کو بھولنا ہماری موت ہے لیکن آہ ایسے احسان کرنے والے مولی پر ہم صبر کئے ہوئے ہیں جو ہمارا خالق ہے مالک ہے رازق ہے ، پالنے والا ہے ۔ ان پر جان فدا کرکے بھی ان کے احسانات کا حق ادا نہیں ہوسکتا کیونکہ جان انہیں کی دی ہوئی ہے اگر ان پر قربان کردی تو کیا کمال کیا ہے اگر ان پر قربان کردی تو کیا کمال کیا ہے۔

جان دی دی ہوئی ای کی تھی حق تو بیہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا



## مجلس درس مثنوی

۱۲ شعبان المعظم ۱۸ ایجاد مطابق عاد تمبر عاوره بروز چیارشنب بعد فجر بمقام خافتاه الدادید اشرفید گلشن اقبال کراچی

## چیست دنیا ازخدا غافل بدن نے قماش و نقرۂ و فرزند و زن

ار فقدان فرادی که دنیا کسی جو کا نام ہے۔ بعض نادان لوگ کہے حقیقت بیان فرمادی که دنیا کسی چیز کا نام ہے۔ بعض نادان لوگ کہے ہیں کہ دنیا کو لات مارور بیل کہتا ہوں کہ اگر پیسہ نہ ہو ، روٹی نہ ملے تو دنیا کو لات مارنے کے لئے لات بھی نہیں الشھے گی۔ معلوم ہوا کہ مال و دولت کا نام دنیا نہیں ہے پھر دنیا کس چیز کا نام ہوا کہ مال و دولت کا نام دنیا نہیں ہے پھر دنیا کس چیز کا نام ہوا کہ مال و دولت کا نام دنیا نہیں ہے بھر دنیا کس چیز کا مصرع میں جواب بھی دیے ہیں اور ای مصرع میں جواب بھی دیے ہیں ۔

حپست د نیا؟ از خدا غا<sup>ف</sup>ل بدن

فرماتے ہیں دنیا کیا چیز ہے؟ اللہ تعالی سے غافل ہوجانا۔ خدا سے غافل

ہوجانے کا نام دنیا ہے۔

#### نے قماش و نقرهٔ فرزند و زن

قماش معنی کیڑا۔ کیڑے ، چاندی سونا ، مال و دولت اور بیوی بیچے دنیا نہیں ہیں۔ اگر سے چیز یں کسی کو اللہ سے غافل نہیں کر تیں اوراللہ کی مرضی کے مطابق دنیا رکھتا ہے ، اپنی دنیا کو اللہ کی نافر مانی میں نہیں لگاتا تو بیہ شخص اللہ واللہ ہے ، ہر گر دنیا دار نہیں ۔اور ایک شخص مفلس ہے ، تنگی ترشی اور فاقول میں زندگی گذار تا ہے لیکن اللہ سے غافل ہے ، نافر مانی میں مبتلا ہے بیہ شخص لکا دنیا دار ہے ۔ معلوم ہوا کہ عین امارت نافر مانی میں آدمی دیندا ر اور ولی اللہ ہو سکتا ہے اور عین مفلسی اور فاقہ کشی میں اللہ سے دور اور لکا دنیا دار ہو سکتا ہے ۔ اس لئے مولانا فاقہ کشی میں اللہ سے دور اور لکا دنیا دار ہو سکتا ہے ۔ اس لئے مولانا فاقہ کشی میں اللہ کو فرمایا کہ بید دنیا ہے نہ کہ مال و دولت اورا مارت فرمایا ہے یہ دنیا ہے نہ کہ مال و دولت اورا مارت و مادشاہت ۔

مولانا کے اس قول کی دلیل تفییر روح المعانی میں ہے ﴿ وَمَا الْحَيواةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُوْرِ ﴾

کی تفییر کے ذیل میں۔ دنیا متاع الغرور یعنی دھوکہ کی پونجی ہے۔ اور متاع کیا چیز ہے؟ علامہ آلوی نے ایک عجمی عالم علامہ اصمعی کا واقعہ لکھا ہے کہ وہ لفظ متاع اور رقیم کی شخفیق کے لئے عرب کے دیہات میں اس زمانہ میں کسالی زبان بولی جاتی دیہات میں اس زمانہ میں کسالی زبان بولی جاتی

محی شہروں میں تو دوسری زبانوں کی آمیزش ہوجاتی ہے۔ علامہ اصمعی نے دیکھا کہ ایک گاؤں میں ایک چھوٹا سا بچہ بیٹھا ہوا تھا است میں ایک چھوٹا سا بچہ بیٹھا ہوا تھا است میں ایک چتابرا کا آیا اور چولیے کے پاس برتن صاف کرنے کا ایک میلاسا کیڑا تھا کتے نے اس کو منہ میں لیا اور ایک پہاڑ پر جاگر بیٹھ گیا۔ جب ماں آئی تو بچ نے کہا یا امی جاء الرقیم و اعدالمتاع و تبارك بحب ماں آئی تو بچ نے کہا یا امی جاء الرقیم و اعدالمتاع و تبارك الحبل ۔ علامہ اصمعی فرماتے ہیں کہ ایک جملہ میں تین لغات حل ہوگئیں ۔ معلوم ہوا کہ رقیم چتکبرے کتے کو کہتے ہیں اور متاع اس حقیر اور میلے کیڑے ہیں جس سے باور چی خانہ میں برتن صاف کتے ہیں جس کے جاتے ہیں جس کو اردو میں صافی کہتے ہیں۔

علامہ آلوی تفیر روح المعانی میں فرماتے ہیں کہ دنیا متاع ، حقیر ذلیل اور بُری کب ہے؟ ان الهنك عن الآخرة اگر آخرت سے فافل کردے إِنَّ الدُّنْيَا جِنْفَةٌ وَ طَالِبُهَا كِلَابٌ دنیا مردار ہے اور اس کے فاللہ کتے ہیں لیکن یہ دنیا جیفہ اور متاع یعنی حقیر و ذلیل بشرط شک کے اور بشرط شک کیا ہے المهاء عن الآخرة یعنی آخرت سے ففلت ۔ اور اگر آخرت سے دنیا فال نہ کرے تو علامہ آلوی فرماتے ہیں و ان حملت الدنیا وسیلةً للآخرة و ذریعة لها فهی نعم المتاع اگر تم دنیا کو آخرت کا وسیلہ اور اس کا ذریعہ بنالو تو یہ بہترین ہو تجی ہے۔ ایک شخص آخرت کا وسیلہ اور اس کا ذریعہ بنالو تو یہ بہترین ہو تجی ہے۔ ایک شخص آخرت کا وسیلہ اور اس کا ذریعہ بنالو تو یہ بہترین ہو تجی ہے۔ ایک شخص آخرت کا دیا ہو ہیں جھاپ رہا ہے، طلباء و صلحاء کو کھانا کھلارہا ہے تو کیا اس ، دین کی کتابیں چھاپ رہا ہے، طلباء و صلحاء کو کھانا کھلارہا ہے تو کیا اس

کی ہے دنیا متاع غرور اور ذلیل و حقیر ہے؟ ہے تو اس کی بہترین پونجی ہے جو اللہ پر فدا ہورہی ہے ۔ اس کئے حدیث میں ہے کہ لا باٹخل طعَامَكَ اِلْاتَفِیِّ متقی تیرا کھانا کھائے کیونکہ متقی کھانا کھا کر جو نیک کام کرے گا وہ کھلانے والے کے لئے صدقہ جارہے ہوگا پس اس کی ہے دنیا ہر گز حقیر نہیں کیونکہ آخرت کی تقییرکا وسیلہ اور ذرایعہ بن رہی ہے۔

لیکن بید دولت ہر ایک کو نہیں ملتی رہر ایک کا بید نصیب کہاں کہ دنیا اس کو اللہ سے غافل نہ کرے ۔ میرے شیخ حضرت شاہ عبدالغنی صاحب کچولپوری رحمة اللہ علیہ فرماتے تھے کہ اللہ تعالی اپنی محبت کا راز ہر سینہ کو عطا نہیں فرماتے اور بڑے لطف سے کی بزرگ کے بیہ اشعار پڑھا کرتے تھے ۔

نه جر سینه را راز دانی دیمند نه جر دیده را دیده بانی دیمند

ہر سینہ کو اللہ اپنی محبت کا راز نہیں دیتا اور نہ ہر آنکھ کو اپنے راستہ کی رہنمائی کا مقام عطا فرماتا ہے ہے

> نہ ہرگوہرے درۃ الناخ شد نہ ہر مرسلے اہل معراج شد

ہر موتی کو اللہ تعالی یہ عزت نہیں دیتا کہ وہ بادشاہوں کے تاج میں لگے اور ہر رسول کو اللہ تعالیٰ نے معراج نہیں عطا فرمائی۔ برائے سر انجام کار صواب کیے از ہزارال شود انتخاب

اللہ تعالیٰ اینے دین کے سرکاری کام کے لئے ، اپنی ولایت و محبت و دوئتی کے لئے ہزاروں میں ہے کسی ایک کا انتخاب کرتا ہے ، ہر تفخص کو یہ سعادت و عزت و شرف نہیں ملتا ۔ اور سرکاری کام کے لئے اللہ کی طرف ہے جس کا انتخاب ہوتا ہے اس کو جو سائھی دیئے جاتے ہیں وہ بھی منتخب ہوتے ہیں ۔ صحابہ کا بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے انتخاب ہوا تھا ۔ونیا ہی میں دکھیے لیجئے۔ جب کوئی باپ اپنے بیٹے کو سفر پر بھیجنا ہے تو اس کو ایکھے سے ایکھے باوفا اور جال نثار ساتھی دیتا ہے۔ جب ایک باپ کی رحمت کا یہ تقاضا ہے تو اللہ تعالی نے جب این پغیبر صلی اللہ علیہ وسلم کو دنیا میں بھیجا تو اینے پیارے پیغیبر کی نصرت کے لئے آپ کو صحابہ تبھی انتہائی باوفا جاں نثار اور نہایت پیارے منتخب كركے دئے۔ اس كئے صحابہ ير اعتراض كرنے والے انتہائي احمق ہيں ۔ صحابہ یر اعتراض کرنا اللہ تعالیٰ پر اعتراض ہے کہ نعوذ باللہ اینے پینمبر کو اللہ نے صحیح سائھی نہیں دئے اور اللہ تعالیٰ کی رحمت کا بھی انکار ہے ك ايك باب تو اين بين كو با وفا سائقى دينا ب اور الله تعالى في نعوذ بالله نبی کے ساتھ یہ رحمت نہیں کی العیاد باللہ نقل کفر کفر نباشد۔ ای لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مَنْ سَبَّ أَصْحَابِي فَقَدْ سَبَّنيٰ الع جس نے میرے سحابی کو بُرا کہا اس نے مجھے بُرا کہا اور جس نے

مجھے ٹرا کہا اس نے اللہ کوٹرا کہا۔ صحابہ کی عظمت شان کے لئے یہی ایک حدیث کافی ہے۔

بتائے اے علاء کرام میری تقریر میں جو لطف آپ پاتے ہیں یہ میرا کمال نہیں میرے بزرگوں کا صدقہ ہے جن کی اختر نے جو تیاں اٹھائی ہیں ۔ میرے دو شعر ہیں ہے

مرہ پاتے ہو کیوں اس کے بیاں میں کوئی تو بات ہے درد نہاں میں پھھ

مرے احباب مجلس سے کوئی پوچھے مزہ اس کا بہ شرح درد دل اختر کا محو گفتگو رہنا

الحمد لله بزرگوں کی مجھے اللہ تعالیٰ نے اتنی صحبت عطافر ہائی کہ روئے زبین پر شاید آپ نہیں پائیں گے، شاید کا لفظ دعویٰ توڑنے کے لئے کہنا ہوں۔ میں تو بالغ بی اہل اللہ کی آغوش تربیت میں ہوا۔ پدرہ سے اٹھارہ سال کی عمر تک مسلسل تمین سال حضرت مولانا شاہ محمد احمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں رہا جن سے ملاقات کے لئے میرے شخ حضرت شاہ عبدالغی صاحب رحمۃ اللہ علیہ جب ان کے گھر تشریف لے گئے تو زمین کو دیکھا اور پھر آسان کی طرف دیکھا اور فرمایا کہ مولانا محمد احمد صاحب کا نور مجھے زمین سے آسان کی طرف دیکھا اور فرمایا کہ مولانا محمد احمد صاحب کا نور مجھے زمین سے آسان تک نظر آرہا ہے اور بیہ اس کی آتکھوں کو اللہ تعالیٰ نے اور بیہ اس کی آتکھوں کو اللہ تعالیٰ نے اور بیہ اس کی آتکھوں کو اللہ تعالیٰ نے

خواب میں بارہ مرتبہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت عطا کی۔ ان کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے تین سال تک اپنی رحمت سے مجھ کو رکھا۔ روزانہ طبیہ کالجے سے فارغ ہوتے ہی شام کو عصر سے رات کے گیارہ بیخ تک حضرت کی مجلس میں رہتا تھا۔ بڑے بڑے علاء آرہ ہیں، اشعار ہورہ ہیں ۔ کیا کہوں کیا مجلس سخی ۔ تین سال تک حضرت کی اشعار ہورہ ہیں ۔ کیا کہوں کیا مجلس سخی ۔ تین سال تک حضرت کی زبان سے میں نے بھی کوئی غیر اللہ کی بات نہیں سی سوائے اللہ تعالیٰ کی مجت کے ۔ وہ عالم غیب کے ریڈیو سخے ، مادرزاد ولی سخے۔ ایک عالم نے بنایا کہ بجین میں جب ہم لوگ گی ڈنڈا کھیلتے سنے حضرت ای بجین میں بہ ہم لوگ گی ڈنڈا کھیلتے سنے حضرت ای بجین میں بی مجد بناکر اذان دیتے سنے حضرت ای بجین میں کری اور اینوں سے مجد بناکر اذان دیتے سنے حضرت ای بجین میں کری اور اینوں سے مجد بناکر اذان دیتے سنے ۔

اس کے بعد حضرت شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ سے بیعت ہوگیا۔ قصبہ بچولپور میں شہر سے دور حضرت کا مکان تھا جہال سے قصبہ نظر تو آتاتھا لیکن وہاں کی آواز نہ آتی تھی، دس منٹ کا راستہ تھا۔ جنگل کا سا ساٹا ، حضرت کی اپنی مسجد ، اپنی خانقاہ چچوٹا سا مدرسہ جہاں ہر گھنٹہ دو گھنٹہ پر حضرت کی آہ کا نعرہ سائی دیتا تھا۔ قرآن پاک کی تلاوت کا بھی عجیب انداز تھا ایسی عمدہ آواز تھی ، معلوم ہوتا تھا کہ ساز نج رہا ہے اور دس میں آیات کے بعد ایسا لگتا تھا کہ سینہ درد سے بھر گیا پھر پڑھتے ہی شھے اس زور سے اللہ کہتے تھے کہ بیوری مسجد بل جاتی تھی جیسے انجن میں جب اسٹیم زیادہ ہوجاتی ہے تو

ورنه انجن میٹ جائے ۔ جب حضرت الله کا نعرہ لگاتے تھے تو ایہا ہی لگتا تفاکہ اگر حضرت یہ نعرہ نہ لگائیں تو جسم کے پرنچے اڑ جائیں گے۔ حضرت کی عبادت عاشقانہ عبادت تھی ایبا لگتا تھا جیسے کوئی شدید بھوک میں پلاؤ قورمہ کھارہا ہے ، روئے زمین برمیں نے کسی کو ایسی عاشقانہ عمادت کرتے ہوئے نہیں دیکھا۔ تبجد میں بھی بہت روتے تھے۔ الله تعالی کا اختر یر فضل عظیم ہے کہ اتنے بڑے یکنے کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے سترہ برس تک رکھا ، دس سال تو خاص پھولیور میں اور سات برس مختلف مقامات پر جس کا میں آج شکر ادا کررہاہوں کہ مالک آپ کا احسان و کرم ہے کہ آپ نے مجھے حضرت والا کے ساتھ چیکائے رکھا ورنہ جوائی میں بوڑھے آدمی کے ساتھ کون رہتا ہے۔ جوان آدمی تو ہم عمر جوانوں کو تلاش کرتا ہے گب لگانے کے لئے ۔ میں ہیں بائیں سال کا اور شیخ ستر کے قریب لیکن کیا بتاؤں شیخ کے بغیر میرا کہیں دل ہی نہیں لگتا تھا۔ سارا عالم مجھے حضرت میں نظر آتا تھا۔ای پر میراشعر ہے \_ وہ اپنی ذات میں خود الجمن ہے

مثنوی بھی میں نے حضرت سے پڑھی اور حضرت نے پڑھی خکیم الامت مجدد الملت مولانا تھانوی رحمۃ اللہ علیہ سے اور حکیم الامت نے پڑھی شیخ العرب و العجم حضرت حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر کل رحمۃ اللہ

اگر صحرا میں ہے پھر بھی چمن ہے

علیہ سے اور حاجی صاحب نے پڑھی حافظ عبدالرزاق صاحب رحمۃ اللہ علیہ سے جو حافظ مثنوی سے اور حافظ عبدالرزاق صاحب خاص شاگرد ہیں مفتی اللہی بخش کا ندھلوی رحمۃ اللہ علیہ خاتم مثنوی کے ۔ یہ میری مثنوی کی سند ہے ، اتنی قریبی سند بھی کم لوگوں کو حاصل ہوگ ۔ غرض جو کچھ ملا شخ کی صحبت سے ملا ۔ اسی کو مولانا روی فرماتے ہیں ۔

#### پیر باشد نردبان آسال تیر برال از که گردد از کمال

ار فشاہ فر ساج اکھ نرد بان کے معنی ہیں سیر سی ۔ پیر آسان کی سیر سی ہے بینی اللہ تعالیٰ تک پہنچنے کا راستہ ، ذریعہ اور وسیلہ ہے ۔ اللہ تعالیٰ تک جانا چاہتے ہو تو کوئی پیر حقانی تلاش کرو۔ آسان سے یہاں مراد اللہ تعالیٰ کی ذات ہے ۔ یہ تو ایک وعویٰ ہے کہ پیر اللہ تک پہنچنے کا وسیلہ ہے لیکن اس وعویٰ کی کیا عمدہ دلیل اگلے مصر میں مولانا دیتے ہیں ۔ مولانا رومی کے انہیں علوم کی وجہ سے ہر زمانہ میں سارے علماء مولانا کے غلام بن گئے ۔ فرماتے ہیں

#### تیر پرال از که گردد از کمال

تیر کس کے ذریعہ سے اُڑتا ہے ؟ کمان سے ۔ تیر اگر ایک کروڑ روپے کا سونے کا بنا ہوا ہو گر زمین ہی پر دھرا رہے گا اگر کمان میں نہیں آئے گا۔ شیخ مثل کمان ہے ، مرید جب اس کی صحبت میں آتا ہے تو عرش تک وہ اللہ والا اڑادیتا ہے ، فرشی عرشی بن جاتا ہے ، غافل اللہ والا بن جاتا ہے ۔

مولانا روم یہ بات اپنی طرف سے نہیں کہہ رہے ہیں۔ مثنوی تو قرآن و حدیث کی تفییر ہے۔ لوگوں کو سمجھانے کے لئے مولانا نے قرآن و حدیث کے علوم کو مثالوں سے عاشقانہ انداز میں چیش کیا ہے۔ اس شعر کی دلیل ہے

#### ﴿ كُونُوْا مَعَ الصَّادِقِيْنَ ﴾

قرآن پاک کو کوئی کیے جھٹلا سکتا ہے۔ حق تعالی فرمارہے ہیں کہ اگر تقویٰ جاہتے ہو ، ہمارا دوست بنتا چاہتے ہو تو تقویٰ والوں کے ساتھ رہوگے تو ان کے دل کا تقویٰ تمہارے دل میں منتقل ہوجائے گا مگر دل سے محبت کرو۔ ان کے دل سے اپنا دل ملادو۔ چراغ سے چراغ جلتے ہیں ہے

قریب جلتے ہوئے دل کے اپنا دل کردے یہ آگ لگتی نہیں ہے لگائی جاتی ہے

اگر ایک چراغ کا برتن ایک کروڑ روپے کا ہے سونے جواہرات ، قیمتی پھروں سے بنا ہے اور اس کی بتی بھی مان کیجئے لاکھوں روپے کی بنائی گئی ہے اور اس کا تیل بھی کوئی خاص تیل ہے لاکھوں روپے کا لیکن

روشن نہیں ہوسکتا جب تک تھی جلتے ہوئے چراغ کی لو ہے مس یعنی Touch نہیں ہوگا نہ خود روشن ہوگا نہ کسی دوسر سے چراغ کوروشن کر سکے گا۔ ای طرح کتنا ہی بڑا عالم ہو ، علم کا سمندر ہو ، جیتا کھر تا کتب خانہ ہو لیکن اس کا دل اللہ کی محبت سے روشن نہیں ہو سکتا ، اس کا علم مقرون بالعمل نہیں ہو سکتا جب تک اللہ کی محبت میں جلتے ہوئے کئی صاحب نسبت ول سے اپنا ول نہیں ملائے گا، کسی اللہ والے کی صحبت اور غلامی اختیار نہیں کرے گا نہ اس کے ول میں اللہ کی محبت کی آگ لگے گی نہ یہ دوسروں کو لگا سکے گا اور دوسری مثال یہ ہے کہ دو تالاب ہیں ۔ ایک تالاب مجھلیوں سے محروم ہے اور دوسرے تالاب میں محصلیاں ہیں تو خالی تالاب اگر اپنی سر حد محصلیوں والے تالاب سے ملادے تو اس کی ساری محیلیاں اس خالی تالاب میں آجائیں گی ۔ اس طرح الله والوں ہے تعلق کرنے ہے ان کے دل کا تقویٰ دوسرے دلوں میں منتقل ہو جاتا ہے۔

اختر الله والوں کا ایک ادفیٰ غلام ہے ۔ میں الله والا ہونے کا دعویٰ نہیں کر سکتا لیکن میں نے ساری عمر الله والوں کی غلامی کی ہے۔ میری الله والوں کی غلامی کو کوئی نہیں جبٹلا سکتا ۔ جنوبی افریقه کے علاء موجود میں ان سے پوچھ لیجئے کہ کیاحالات ہیں ۔ علاء کی زندگیوں میں کیا انقلاب آیا ہے مولانا ۔ بہت بڑے دارالعلوم کے مہتم ہیں میرے ہاتھ پر بیعت ہوگئے ، الله الله کیا ، نفس کی اصلاح مہتم ہیں میرے ہاتھ پر بیعت ہوگئے ، الله الله کیا ، نفس کی اصلاح

ہوئی ، تقویٰ نصیب ہوا ، میری طرف سے ان کو اجازت مجھی ہے اب خود کہتے ہیں کہ میری تقریر میں وہ اثر نہ تھا جو اب اللہ نے عطا فرمایا ہے۔ اب جو بات کہتا ہوں درد دل سے کہتا ہوں ، اُشکیار آ<sup>تک</sup>ھوں ہے کہتا ہوں روتے ہوئے دل سے کہتا ہوں ۔ اب تبلیغ بھی حاری ہے ، اصلاح نفس بھی جاری ہے۔ لوگ بہت کثرت سے بیعت بھی ہورے ہیں ۔ دین کا نفع کئی گنا بڑھ گیا اور شیخ الحدیث ..... بہت بڑے دارالعلوم کے جو اس فقیر کے ہاتھ پر بیعت ہوئے بخاری شریف یڑھاتے ہیں ماشاء اللہ ساری زندگی تبلیغ میں لگے رہے، اب بھی سارے عالم میں تبلیغ کے لئے جارہے ہیں مگر یہی کہتے ہیں کہ ہاری تبلیغ میں تاثیر بڑھ گئی لوگ ہاتھوں ہاتھ لے رہے ہیں اور جنوبی افریقہ کے ایک بہت بڑے شہر کے تبلیغی جماعت کے امیر جن کو جنوبی افریقہ کے علاء جو یہاں موجود ہیں جانتے ہیں کعبہ شریف میں میرے ہاتھ یر بیعت ہوئے۔ ایک سال بعد ملے تو کہا کہ تقویٰ کا اتنا بڑا نفع ملا ہے جو زندگی بحر نہیں ملا تھا اگر چہ ساری زندگی دین ہی کی محنت میں گذری ، بیعت ہونے کے بعد نظر کی حفاظت کا انعام ملا۔ اب ایک نظر بھی خراب نہیں ہوتی جاہے ہوائی جہاز میں ہوں ، لندن میں ہوں یا کہیں مجھی اور اس نعمت پر وہ اتنا مست ہوئے کہ کہتے ہیں کہ دل حابتا ہے کہ سارے تبلیغی دوستوں کو آپ سے ( یعنی اس فقیر سے) بیعت کرادوں کیونکہ بغیر تقویٰ کے ولایت خاصہ حاصل نہیں ہو سکتی اور اس

میں تعجب کی کیا بات ہے ۔ ایک ہزار سال سے اپنے بزرگوں کا پیا سلسلہ چلا آرہا ہے۔ بغیر پیر کے کوئی اللہ والا نہیں بنا۔ کتنے لوگ جنہوں نے بغیر پیر کے چلنا جایا اللہ اللہ کرکے یاگل ہوگئے کیونکہ کوئی م شد نہیں تھا ، ذکر میں مزہ آیا ایک ہزار کے بجائے دی ہزار کرنے لگے ، مخل سے زیادہ محنت کی دماغ میں خشکی ہو گئی یہاں تک کہ یاگل ہوگئے۔ لوگوں نے سمجھا کہ مجذوب ہوگئے حالانکہ حقیقت میں یاگل ہوگئے ۔ میرے شیخ شاہ ابرارالحق صاحب دامت برکاتہم فرماتے ہیں کہ جس طرح کار کے لئے ڈرائیور ضروری ہے ای طرح اللہ کا راستہ طے کرنے کے لئے شیخ ضروری ہے ۔ جس کار پر کوئی ڈرائیور نہ ہو توجہاں تک موڑ نہیں آئے گا کار سیدھی چلی جائے گی کٹین جہاں کوئی موڑ آیا وہیں تصادم ہوجائے گا ای طرح جن کا کوئی شیخ نہیں تھا وہ کچھ دور تو صحیح چلے کیکن کہیں جاہ کے موڑ پر مکرا کر تباہ ہوگئے کہیں باہ کے موڑ پر تباہ ہوگئے ۔ حضرت والا فرماتے ہیں کہ اگر کار کا بریک ڈرائیور سے کے کہ گدھے کی لیدھ لگا ہوا بوٹ میری گردن پر رکھ کر میری شان میں گنتاخی کرتے ہو تو ڈرائیور کیے گا کہ میرے بوٹ ہے مت گھبرا۔ اگر تیری گردن پر میرا بوٹ نہیں ہوگا تو ایکسیڈنٹ ہوجائے گا۔ نہ تو رہے گا ، نہ موٹر رہے گی نہ موٹر والا۔ اس کئے بزرگوں کا سامیہ بہت بڑی نعمت ہے۔ مرشد کے سائے میں جیو اس کی روک ٹوک ڈانٹ ڈیٹ سے نہ گھبراؤ۔ یہی تمہیں عجب و کبر کے ایکسیڈنٹ سے بحائے

گی۔ جن کے باس علم تھا لیکن تھی اللہ والے بزرگ ہے تعلق نہیں تھا وہی گمراہ ہو گئے۔ یرویزی قادیانی وغیرہ جتنے فرقے باطل ہیں ان کے بانی علم کسی درجہ میں رکھتے تھے لیکن کوئی ان کا مر کی نہیں تھا جس ے یہ مربہ نہ بن سکے ۔ اگر آپ کسی دوکان پر جائیں اور کہیں کہ سیب کا مربه جاہئے مگر ایبا ہو جس کا کوئی مُر بی نہ ہو، خود کتاب پڑھ کر مُر یہ بن گیا ہو تو دوکاندار کیے گا کہ آپ کسی دماغ کے ڈاکٹر سے علاج كرائے \_ دنيا ميں كوئى مربه ايبا نہيں ہوسكتا جس كا كوئى مربى نه ہو \_ اینے بزرگوں کو دیکھ کیجئے ۔ حضرت مولانا الیاس صاحب رحمۃ اللہ علیہ خلیفه ہیں حضرت مولانا خلیل احمد صاحب سہارن بوری رحمۃ اللہ علیہ کے اور ان کے شخ ہی قطب العالم مولانا رشید احمد صاحب کنگوبی رحمة الله عليه جو فرمايا كرتے تھے كه ہمارے خليل كو اللہ تعالىٰ نے نبیت صحابہ عطا فرمائی ہے۔ حضرت مولانا الیاس صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت مولانا خلیل احمد صاحب سہارن بوری رحمۃ اللہ علیہ سے تربیت یائی ، ان سے مُربَّہ ہوئے پھرمُر بی ہوئے اور آج سارے عالم میں ان کا خلوص مجیل رہا ہے۔ کوئی دیسی آم کنگڑا آم نہیں بنا جب تک کسی لنگزے آم کی قلم سے پوند نہیں کھایا۔ دیسی آم کو لنگزے آم كى للم سے كس كے يى باندھتے ہيں اگر كس كے نہ باندھيں ، رابطہ و حیلا رہے تو کنگڑے آم کی خاصیت دلیں آم میں نہیں آئے گ اور دوسرا کام یہ کرتے ہیں کہ دلیل آم کو آگے نہیں بڑھنے دیتے ،

کانتے رہتے ہیں۔ اس طرح لنکڑے آم کی تمام خاصیت دلی آم میں منتقل ہوجاتی ہے ۔ اس طرح کوئی مولوی بھی مولی والا نہیں ہوسکتا جب تک سی مولی والے سے پوند نہیں لگائے گا یعنی اس کی صحبت اختمار نہیں کرے گا اور تعلق اس اللہ والے سے ڈھیلا ڈھالا نہ ہو خوب مضبوط ہو تب اس اللہ والے کی خصوصیات اس کے اندر منتقل ہوں گی اور جس طرح دیسی آم کو آگے نہیں بڑھنے دیے، کائتے رہتے ہیں ای طرح شیخ کی رائے میں اپنی رائے کو فنا کردو، آگے نہ بوصو ورنہ دلیں کے دلی ہی رہو گے لہذا شیخ سے خوب قوی تعلق ہو اور اس کی رائے میں اپنی رائے کو فنا کردو تو دلی آم تو کنگڑا آم بنآ ے لیکن دیسی ول کنگڑا ول نہیں ہے گا گلڑا دل ہے گا اور ایہا مگڑا ول بے گا کہ لاکھوں انسان اس سے فیض یاب ہوں گے ۔ ای کو مولانا رومی فرماتے ہیں \_\_

> نفس خودراکش جہانے زندہ کن خواجہ راکشتہ ست اورا بندہ کن

فرمایا کہ اپنے نفس کو مار لو ، نفس کی ٹری ٹری خواہشوں کو قبل کردو بعنی جب نفس میں بری خواہش کا تقاضا پیدا ہو تو اس تقاضے پر عمل نہ کرو تو گویا تم نے اپنے نفس کو قبل کردیا ۔ اور ڈرو مت کہ اگر ہم نے خواہشوں کو مار دیا تو ہمارے پاس کیا رہے گا ۔ بظاہر تو خواہشوں کی

موت نظر آرہی ہے لیکن اگر تم نے ذرائی ہمت کرلی تو ان خواہشوں کی موت سے تہہیں ایسی حیات عطا ہوگی کہ تم اپنی جان میں سینکڑوں جان محسوس کروگے اور ایک عالم تم سے زندہ ہوگا۔ نفس تو غلام تھا، روح آقا تھی لیکن تنہارے نفس نے روح کو ماردیا ہے ، غلام نے آقا کو تقل کردیا ہے لہٰذا تم اس سے قصاص لو ، مولانا رومی نے دلیل قرآن پاک کی چیش کی کہ

### ﴿ وَ لَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيواةٌ يَّآ أُولِي الْآلْبَابِ ﴾

اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں اے عقل والو قصاص ہیں تمہارے لئے زندگی ہے۔ اگر تم قصاص لے لو یعنی اگر قاتل کو قتل کردیا جائے تو لاکھوں انسانوں کو زندگی مل جائے گی کیونکہ ملک سے قتل ختم ہوجائے گا۔ پس اگر تم بھی اپنے نفس کی مملکت ہیں ہُری خواہشوں کو قبل کردو تو تم کو ایک حیات ایمانی ، حیات احسانی ، حیات دوستاں ، حیات عاشقاں ، حیات باصفا و حیات با وفا اللہ تعالیٰ عطا فرمائیں گے۔ بہت دن نفس کے غلام رہ چکے اور اس غلامی کی ذلتوں ، تکلیفوں اور بے چینیوں کو دکھے چکے کہ یہ جہاں چاہتا ہے تمہاری روح کو لے جاتا ہے ،جہاں چاہتا ہے ،جو گناہ چاہتا ہے کرتا ہے اور روح چیاری مغلوب ومظلوم ہے۔ اس کی مثال ایسی ہے جیے لومڑی شیر پر بیطی ہوئی ہنس رہی ہو تو یا تو یہ شیر نہیں ہے یا گھر شیر اس کے عشق بیشی ہوئی ہنس رہی ہو تو یا تو یہ شیر نہیں ہے یا گھر شیر اس کے عشق

میں مبتلا ہے ورنہ بھلا لومڑی کی مجال تھی کہ شیر پر سوار ہوتی ۔ یہ جسم (نفس) تو محموڑا اور سواری ہے روح سوار ہے اور سواری کو سوار کے تابع ہونا چاہئے ۔ سوار جدھر جاہے اس کا لگا م پھیر دے کیکن اگر کسی تفخص کو دیکھو کہ بے بس گھوڑے پر بیٹیا ہوا ہے ، گھوڑا جدھر حابتا ہے اس کو لے جاتا ہے تو یہ سوار تنبیں ہے ، گھوڑا اس پر سوار ے ۔ ای طرح جس کا نفس اس سے جو گناہ جاہتا ہے کراتا ہے تو معلوم ہوا کہ روح سوار نہیں ہے نفس خود اس پر سوار ہو گیا ہے ، روح سواری بن گئی ہے اور نفس دشمن کے قبضہ میں آگئی ہے لہٰذا مولانارومی فرماتے ہیں کہ اس نفس دشمن کو مغلوب و محکوم کرکے روح کا غلام بناؤ ، سواری کو سوار کے تابع کرو کہ یہ تمہارے اشاروں یر کیلے ، جہاں کہو کہ نظر جھا لے تو یہ نظر جھکا لے ، جو تحکم اس کو دے دوییہ خلاف ورزی نہ کرسکے ۔ جب روحانیت غالب ہو جائے گی تو نفس مغلوب ہو جائے گا ، جب کہو گئے کہ مسجد کی طرف چل تو مسجد کی طرف جائے گا اور اگر مجھی شرارت کرے کہ گناہ کرو ، سینما کی طرف چلو تو رگام تھینچ کر اس کو روک لو۔ لیکن یہ اسی وقت ہو تا ہے جب روح میں طاقت ہو اور نفس کمزور ہو لہذا اس کو گناہوں کی حرام غذا نه دو تو په کمزور بموجائے گا ورنه يوري زندگي گناه کراتا رہے گا۔ بتائے کہ مرنے کے بعد کیا نفس کوئی گناہ کراسکتا ہے ؟ تو یہ شرافت مہیں ہے کہ جب تک گناہ کر مکتے تھے گناہ کرتے رہے اور جب مر گئے

تو متقی بن گئے ۔ مرنے کے بعد کوئی متقی نہیں بن سکتا کیونکہ اب تو اختیار ہی ختم ہو گیا اور تقوی اس کا نام سے کہ نفس میں گناہ کرنے کی طاقت ہو پھر گناہ نہ کرو تو اب تم متلی ہو۔ بس جس دن اینے نفس کو مار دیا تو اس دن تم خود جی اٹھو کے اور ایک عالم تم سے جی اٹھے گا لہذا اللہ کی محبت میں مرنے جینے کا ارادہ کرلو کہ گناہوں ہے جینے گی تکلیف سے اللہ یر مرتا رہوں گا اور عبادت کی لذتوں سے اللہ یر جیتا ر ہوں گا۔ یہ ہے اللہ پر مرنا اور جینا۔ اللہ کا وعدہ ہے کہ جس وقت تم گناہوں سے بیخے کی تکلیف اٹھانے لگو کے ، حرام خواہشوں پر عمل نہ کروگے ، جب آنگھوں کی مٹھاس مجھ پر فدا کروگے تو میں حمہیں دل کی مٹھاس دوں گا اور میری مٹھاس غیر فانی ، غیر محدود اور نے مثل ہوگی۔ اس کے برعکس دنیوی مٹھاس فانی بھی ہے اور محدود بھی ، مشوش بھی ہے اور مكلف بھی ، ایس فانی مٹھاس پر كہاں حیات ضائع کرتے ہو۔

اس کے بر مکس نفس میں طاقت آتی ہے اس کو گناہوں کی حرام غذا دینے ہے ۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ جس طرح بعض شکاری ہرن کا شکار کرنے نکلے ان کی نیت ہرن کے شکار کی تھی لیکن اتنے میں اچانک جھاڑی ہے جنگلی سور نکلا اور شکاری کو منہ میں دبوج کر مارڈالا اسی طرح بعض لوگ اللہ کے راہتے میں چلے ولی اللہ بننے کے لئے لیکن نفس و شیطان نے انہیں غیر اللہ میں مبتلا کردیا، کسی حسین اور نمكيين شكلوں كے رنگ و روغن كے عشق ميں مبتلا ہوگئے اور اللہ تك نہ ہينج سكے ۔اس لئے سالك كو چاہئے كہ ہر وقت ہشيار رہے ، حسينوں كو دكي كر مجھى خوش نہ ہو بكہ دور سے پناہ مائكے كہ ياا للہ بچا ۔جہاں غير اللہ آيا وہ دل اللہ كے قابل نہيں رہتا ۔ مولانا شاہ محمد احمد صاحب رحمة اللہ عليه فرماتے ہیں ۔

نه کوئی راه پاجائے نه کوئی غیر آجائے حریم دل کا احمد اپنے ہردم پاسباں رہنا

بعض بے وقوف لوگ جو اپنے زعم میں اللہ کے طالب ہیں لیکن حسین شکاول کو دکیر کر مسکراتے ہیں اور دل میں خوشی محسوس کرتے ہیں میہ حرام خوشی محسوس کرنے والا انتہائی گدھا نمک حرام اور خبیث الطبع ہے اور بھی اللہ تک نہیں پہنچ سکتا ہے۔

ہم خدا خواہی و ہم دنیائے دوں ایں خیل است و محال است و جنوں

مولانا رومی فرماتے ہیں اللہ کو بھی جاہتے ہو اور دنیائے مردار کی حرام لذت بھی اُڑانا جاہتے ہو۔ لہذا اللہ کو پانے کا تمہارا خیال محض جنون اور پاگل پن ہے۔

جس کو اللہ تعالیٰ ہے صحیح تعلق نصیب ہوجائے وہ تو حسین شکلوں کو دور سے دیکھ کر ہی کا پنے لگے گا اور راستہ بدل دے گا اور

کے گا

# ﴿ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهُدِيْنِ ﴾

میں تو اپنے رب کی طرف جاتا ہوں جو مجھے بہت جلد مل حائے گا۔ لیکن محروم القسمت ، نفس کے تابع اور خبیث الطبع ای راستہ کی طرف چلتے ہیں اور نفس ان کو وحو کہ دیتا ہے کہ دیکھیں گے نہیں ۔نفس کی حالیں بہت باریک ہوتی ہیں، یہ ایسا گراتا ہے کہ سالک کو خبر بھی نہیں ہوتی۔ اس کئے شیخ وہ ہونا جاہئے جو ماہر نفسیات بھی ہو ، بالکل بھولا بھالا نہ ہو کہ اس کو پیۃ ہی نہ ہو کہ کیا ہو تا ہے خصوصاً حسن و عشق کے تمام حالات کو خوب جانتا ہو لیکن متقی ہو سب کچھ جانتا ہو مگر بیتا ہو وہی ایسے مریضوں کا علاج کر سکتا ہے۔ یہ میں جو کچھ بنارہا ہوں فرضی قصے نہیں ہیں مثلاً بہت ہے لوگ جہاز میں کنارے والی سیٹ پر بیٹھتے ہیں تاکہ آتے جاتے ایر ہوسٹس کے جسم سے کہنی لگ جائے ( Touch) ہو جائے۔ نفس کی سازشیں بہت باریک ہوتی ہیں ان کو وہی سمجھ سکتا ہے جس پر اللہ کا فضل ہو۔ اس نفس کے اتنے مکر اور کید میں کہ اللہ تعالیٰ ہی جس کی حفاظت فرمائیں وہی اینے نفس کی مكاريوں كو سمجھ سكتا ہے ۔اى لئے حضرت حكيم الامت مجدوالملت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ کسی حسین کو دیکھ کر اپنی ٹونی کو صحیح نه کرو ، داڑھی میں تنکھی نه کرو، چشمه ٹھک کرکے نہ لگاؤ ، بالوں کو نہ سلجھاؤ، چہرہ کا پسینہ نہ صاف کروکہ ہے

سب نفس کے مکر میں اس طرح وہ آپ کو اس حسین کی نظروں میں منتخب یعنی (Selected) کرانا جا ہتا ہے۔

ای کئے اس شعر میں مولانا رومی نے فرمایا کہ نفس کو مغلوب کردو اس کی بری خواہشات کو ماردو تو تمہاری روح غالب ہوجائے گ اور تم کو ایسی حیات ایمانی عطا ہوگی کہ ایک جہان تم سے زندہ ہوگا۔ لیکن نفس کے شر سے کون نچ سکتا ہے ؟ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں :

## ﴿ اِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّى ﴾

نفس سرکش اور امارہ بالسوء سے وہی نیج سکتا ہے جس پر اللہ کی رحمت کا سابیہ ہو اور اللہ کی رحمت ملتی ہے اللہ والوں سے جن کے تذکرہ ہی سے رحمت نازل ہوتی ہے ۔ ملاعلی قاری مرقاۃ شرح مشکوۃ میں لکھنے ہیں ان الرحمۃ تنزل عند ذکر الصالحین فضلاً عند وجودھم صالحین کے تذکروں سے رحمت نازل ہوتی ہے تو جہاں وہ خود ہوں گے وہاں کس قدر رحمت کا نزول ہوگا۔ اس لئے جو اللہ والوں کے سائے میں آجائے گا ان شاء اللہ تعالی نفس کے شر سے محفوظ رہے گا ۔

نفس نتوال کشت الا ظل پیر دامن آل نفس کش را سخت گیر

فرماتے ہیں کہ پیر کے سائے کے بغیر نفس نہیں مرسکتا للبذا اس نفس

کش لینی اللہ والے کا دامن بہت مضبوطی سے پکڑلو۔

آب لوگوں کے آنے کی برکت محسوس ہورہی ہے ورنہ میں بوجہ ضعف مثنوی نہیں بڑھاتا لیکن سوجا کہ اتنے بڑے بڑے علاء چھ سات ملکوں سے آئے ہوئے ہیں اور ان کی فرمائش بھی ہے درس مثنوی کی ۔ اس سے یہاں رہنے والوں کا بھی بھلا ہوجائے گا۔ باہر سے آنے والے مہمانوں کی وجہ سے کھانا احیما پکتا ہے تو گھر والے بھی احیما کھالیتے ہیں ۔ ای وجہ سے مثنوی شروع کی۔اس کا پورا مزہ جب آئے گا جب اس کو یاد کر کے سینوں میں رکھ کیں ۔ علم در سینہ نہ کہ در سفینہ۔علم اپنا وہی ہے جو سینہ میں ہو ورنہ کشتی میں کتابیں رکھی ہوں یڑھی بھی ہوں کیکن سینہ میں نہیں تو کس کام کی۔ جب سینہ میں نہیں ہے تو کس کو سناؤگے ۔ یہ بزرگوں کے اقوال ہیں ۔علم پر ایک اور بزرگ کا قول یاد آگیا جو میں نے اینے شیخ سے بارہا سنا ، آپ لوگ بھی باد کر کیجئے کام آئے گا۔ شخ فرماتے تھے یک من علم را دہ من عقل باید لیتنی ایک من علم کے لئے دس من عقل حاہئے اس علم کے استعال کے لئے اور یہ عقل بدون صحبت و تربیت اہل اللہ نصیب نہیں ہوتی ۔دین کی سمجھ بہت بڑی نعمت ہے ۔ اس پر ایک واقعہ سناتا ہوں۔میرے شخ شاہ عبدالغنی صاحب کے ہاتھ پر حضرت کے بحیین کا ایک ساتھی جو حضرت کے ساتھ لائھی سکھتا تھا بیعت ہو گیا۔ بیعت ہوتے ہی اس نے سوال کمیا کہ حضرت میں درود لکھی ، درود تاج ،

وعائے محنج العرش بڑھتا ہوں اس کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے۔ احقر تجمى موجود تها اور حضرت مولانا شاه ابرارالحق صاحب تبهى موجود تتھے۔ ہمارے دل میں خیال آیا کہ دیکھو حضرت کیا جواب دیتے ہیں۔ اگر اس کو منع كرتے ہيں تو يہ ان يڑھ ب فورأ الزام لكائے گاكد آپ لوگ وباني ہیں اور بھاگ جائے گا اور دین سے محروم ہوجائے گا اور اگر منع نہیں کرتے تو یہ مجھی صحیح نہیں ۔ حضرت والا نے فرمایا کہ و حومی خال یہ بتاؤ کہ ایک درود تو اُمنت کے علماء کا بنایا ہوا ہو اور دوس ا درود خود آتا صلی اللہ علیہ و سلم کا بنایا ہوا ہو تو ان میں کون سا بہتر ہوگا۔ اس نے کہا آ قا صلی الله عليه وسلم سے بودہ كركس كا درود ہوسكتا ہے - حضرت نے فرمايا كه نماز میں جو درود شریف پڑھتے ہو یہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اُمّت کو عطا فرمایا ہے البذا جتنی در تم أمنت كے لوگوں كے بنائے ہوئے درود شریف پڑھتے ہو ان کے بجائے اتنی دیر سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا عطا فرمودہ درود شریف پڑھ لیا کرو۔ ہم لوگ حضرت کے اس جواب پر جیران رہ گئے کہ سانب بھی مر گیا اور لا تھی بھی خہیں ٹوٹی ۔

# مچلس درس مثنوی

ا شعبان المعظم ١٦٠٠ ه مطابق ٢٢ د تمبر ١٩٩٤ بروز ووشنبه بعد فجر بمقام خانقاه الداديد الثرفيد گلشن اقبال بلاک ٢ كراچي

# عشق من پیدا و دلبر ناپدید در دو عالم این چنین دلبرکه دید

ار فقدان فر حادیا کی جب سے شعر پڑھتا ہوں تو مجھے اپنے شخ حضرت شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی یاد آجاتی ہے۔ حضرت جب رات کو تبجد کے لئے اٹھتے تھے تو اس شعر سے ان کا آغاز بندگی ہوتا تھا۔ اشتیج کے لئے لوٹا لئے جارہ ہیں اور سے شعر پڑھتے جارہ ہیں ، ایبا معلوم ہوتا تھا کہ جیسے ہر وقت وہ اللہ کو دکھے رہے ہیں۔ آہ وہ پر کیف دن یاد آتے ہیں جب پچولپور کے جنگل میں جہال کی انسان کی آواز نہیں آتی تھی سوائے شخ کے نعرہ ہائے عشق کے۔ اللہ تعالیٰ کا احمان ہے کہ پچولپور میں دس برس تک مجھے اللہ نے شخ کی خدمت کی توفیق دی ۔ جون کی گری میں جب قریب کے شخ کی خدمت کی توفیق دی ۔ جون کی گری میں جب قریب کے

تالاب کا پانی ختم ہوجاتا تھا تو سخت لو میں ایک میل دور ندی سے حضرت کے لئے پانی لاتا تھا اور حضرت کے کیڑے اخر ہی دھوتا تھا اور رات کو تین ہے اٹھ کر وضو کرانا بھی میرے ہی ذمہ تھا۔ کیا کہوں کیا لطف آتا تھا۔ رات کو اٹھنے کے بعد حضرت کی زبان پر یہی شعر ہوتا تھا ۔

# عشق من پیدا و دلبر ناپدید

میرا عشق تو ظاہر ہے کہ بیں رات کو اٹھ رہا ہوں ،وضو کررہا ہوں ،

نماز بیں ہاتھ باندھے کھڑا ہوں یعنی بندوں کے اعمال عشق تو نظر

آرہے ہیں ، وضو ،نماز ، روزہ یباں تک کہ عشاق اپنی گردنیں بھی جہاد بیں کٹا رہے ہیں لیکن جن کے لئے یہ اعمال محبت کئے جارہے ہیں وہ محبوب نظر نہیں آتا ، وہ نگاہوں سے پوشیدہ ہے، اس پر ہم ایمان بالغیب رکھتے ہیں ، بغیر دکھیے ان پر نیندیں قربان کرتے ہیں اور این جانیں فدا کرتے ہیں ، بغیر دکھیے ان پر نیندیں قربان کرتے ہیں اور این جانیں فدا کرتے ہیں ۔

## در دو عالم ایں چنیں دلبر کہ دید

دونوں عالم میں ایبا محبوب کوئی دکھائے کہ وہ نظر نہ آئے اور بغیر دکھیے جس پرعشاق اپنی گردنیں کثارہ میں ،بغیر دکھیے جس کے لئے آدھی رات کو اٹھ کر سخت سردی میں وضو کررہے ہیںاور بغیر دکھیے جس کے سامنے سجدہ میں سر رکھ رہے جیں۔ دونوں عالم میں ذرا کوئی ایبا محبوب دکھائے توسوائے اللہ کے ۔ مولانا شاہ محمداحمد صاحب رحمة الله علیه فرماتے ہیں ۔

> میں ان کے سوا کس پہ فدا ہوں بیہ بنادے لا مجھ کو دکھا ان کی طرح کوئی اگر ہے

اس کا کوئی ہمسر، کوئی برابری کرنے والا نہیں ،اس کی ذات و کم یکٹن گذ کھُوا اَحَد اور وَحُدَهٔ لَا شَرِیْكَ ہے۔ دونوں عالم میں کون ایبا دلبر ہے کہ بغیر دیجھے جس پر ستر صحابہ نے اپنی جانیں قربان کردیںاور سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب ان کا جنازہ پڑھایا تو ہر جنازہ بزبان حال اس شعر کا مصدات تھا ہے

ان کے کوچہ سے لے چل جنازہ مرا جان دی میں نے جن کی خوشی کے لئے بے خودی جاہئے بندگی کے لئے

سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے اصحاب کی جدائی کا کتنا غم ہوا ہوگا۔ اسلام ہم تک آسانی سے نہیں پہنچا ، صحابہ نے اپنی گردنیں دی ہیں ، اپنا خون شہادت بہایا اور ہم تک اسلام پہنچایا ۔ حکیم الامت فرماتے ہیں کہ اسلام نام ہے اللہ سے عشق کا کہ عاشقانہ عبادت کرو۔ عشق کا صحیح استعال اللہ پر فدا ہونا ہے ۔ صحابہ خدا پر فدا ہوگئے اور

مارے ایمان کا آج یہ حال ہے کہ عض بصر کا تھم ہم کو بھاری معلوم ہوتا ہے۔ آہ انہوں نے جانیں دیں اور ہم اللہ کے لئے ایک نظر نہیں بچا تکتے ، جانوروں کی طرح حسینوں کو دیکھتے رہتے ہیں اور ہم کو احساس بھی نہیں ہو تاکہ مُر دول پر ، مرنے والی لاشوں پر ہم اینے ایمان کو ضائع كررے ہيں ۔جو لا شول ير مرتا ہے وہ خود لاشكى ہوتا ہے اگريہ شكى ہوتا تو لاشكى ير نه مرتا ـ اس وقت بنده نبايت حقير و ذليل ہو تاہے جب وہ اینے لمحات حیات کو خالق حیات کی نافرمانی میں استعمال كرتا ہے ، مرنے والى لا شول كى خاطر اينے مالك اور خالق كو ناراض كرتا ہے ۔ غير الله ير فدا ہونا بندے كا بندہ بناہے ، فقيرول كا فقير بناے کتنا بڑا جرم ہے کہ بندے کا بندہ بن گئے جس کا حسن خود اس کے اختیار میں نہیں ۔اگر لقوہ ہو گیا ، فالج گر گیا ، یائیریا ہو گیا یا مر گیا تو پھر کہاں جاؤگے دل کو بہلانے ۔ احقر کے دو شعر ہیں جس میں میں نے میر کو مخاطب کیا ہے ، عجیب بات ہے کہ میر بی کا نام میرے شعروں میں فٹ ہو تا ہے \_

> حینوں کا جغرافیہ میر بدلا کہاں جاؤگے اپی تاریخ لے کر یہ عالم نہ ہوگا تو پھر کیا کروگ زحل مشتری اور مریخ لے کر

مومن کی شان کے خلاف ہے کہ اللہ کو بھول جائے حضرت

کیم الامت مولانا تخانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ تخانہ بجون ہیں ایک بچہ تخا اس کو لڈو سے عشق تخا ۔ کسی نے پوچھا تمہارا کیا نام ہے کہا عبدالرحمٰن لڈو اور اباکا نام؟ محمود خان لڈو ۔ کہاں جارہے ہو دادا ابا کے لئے لازم تخا ۔ حضرت فرماتے کے لڈو ۔ ہر بات ہیں لڈو کہنا اس کے لئے لازم تخا ۔ حضرت فرماتے ہیں کہ مسلمان کی بھی بہی شان ہے کہ ہر وقت مولی کو یاد کرے ۔ کوئی نعمت علی تو کہا الحمد لللہ ، کوئی تعجب کی بات دیکھی تو کہا سجان اللہ، کوئی نری چیز نظر آئی تو اللہ اکبر ، کوئی غم آیا تو انا للہ ۔

#### ان سے ملنے کو بہانہ جائے

شریعت تو ہمیں سرایا عشق بناتی ہے اللہ پر فدا ہونا سکھاتی ہے کہ ہر وقت اپنے مالک کو یاد رکھو۔

البذا مولانا رومی فرماتے ہیں کہ دونوں عالم میں جب اللہ تعالیٰ کی ذات لا مثل لہ ہے ،کوئی اس کا ہمسر نہیں ، اس جیبا کوئی محبوب نہیں تو ان کو چھوڑ کر فائی حبینوں پر جان دینا انتہائی ظلم اور گدھا پن ہے جس پر اگر خون کے آنسو بہاکر تلافی کروگے تو حق ادا نہیں ہوسکتا کیونکہ جن پر زندگی ضائع کی بیہ ایسے عاجز اور بے خبر ہیں کہ ان کو اپنے عشاق کے آنسوؤں کی بھی خبر نہیں ہوتی کہ کوئی ان کے النے رو رہا ہے۔ میرا شعر ہے ہے

صلہ عشق مجازی کا بیہ کیما ہے ارے تو بہ کہ عاشق روتے رہتے ہیں صنم خود سوتا رہتاہے اور ایک ہمارا اللہ ہے کہ اگر رات کی تنہائی میں ایک قطرہ آنو ان کی یاد میں گر گیا تو اللہ تعالیٰ اس سے باخبر ہوتے ہیں۔ اس لئے مجت کے قابل صرف حق تعالیٰ کی ذات ہے اور اس کی عقلی دلیل یہی ہے کہ محبوب الیا ہونا چاہئے جس کا کوئی مشل اور برابری کرنے والا نہ ہو اور جو ہر وقت ہمارے پاس ہو۔ دنیا کا کوئی محبوب الیا نہیں ہو سکتا جو ہر وقت ہمارے پاس ہو۔ دنیا کا کوئی محبوب الیا نہیں ہو سکتا جو ہر وقت ہمارے پاس رہے کیونکہ بھی اس کو نیند آئے گی یا آپ کو نیند آئے گی تا آپ کو نیند آئے گی تو وہ آپ سے بے خبر ہوگیا ور آپ اس سے بے خبر ہوگئے اور اس طرح سے فراق ہوگیا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہیں جو ہر وقت ہمارے میں۔ فرماتے ہیں :

### ﴿ وَ هُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ ﴾

تم جہاں کہیں بھی ہو اللہ تمہارے ساتھ ہے ، تم نیند میں ای ہے بہ خبر ہوسکتے ہو لیکن اللہ تم ہے بے خبر نہیں ہوتا وہ اس وقت بھی تمہیں دیکتا ہے ، تمہاری تمہانی کرتا ہے ، تمہارے پاس ہوتا ہو اور وہ ایسا مجبوب ہے جس کے حسن و جمال میں بھی زوال نہ ہو اور دنیا کے حسنوں کے جغرافیے بدل جاتے ہیں محل یَسونِ هُو فِی شَانِ اللہ تعالی کی بروقت ایک نئی شان ہے اور محبت کے قابل وہی ہوسکتا ہے جو اپنے ماشق کو سنجال سکے اور محبوبان مجزی تو خود اپنے کو نہیں سنجال سکتے ، لپنے عاشق کو سنجال سکتے ، لپنے کا باوں کو سفید ہونے ہوئے نہیں روک کتے وہ اپنے عشاق کو کیا سنجالیں کے ۔ اس لئے عقلا و نقلا محبت کے قابل صرف اللہ تعالی ہی کی ذات ہے ۔

# مجلس درس مثنوی

المعان العظم ملاتات مطابق ۲۳ د ممبر کافوا ، بروز برت المدان العظم ملاتات الدادية المرفية محلان الآبال ۲ کراچی الرفتائ فشر حالیا گاک نفس کا مزاج اپنی فطرت کے حاب سے فرعونیت ہے۔ مولانا روی فرماتے ہیں ہے نفس فرعون است ہیں سیر ش مکن ان یادش آید آل کفر کہن تانہ یادش آید آل کفر کہن

نفس اپنے امارہ بالسوء ہونے کی وجہ سے فرعون خصلت ہے لہذا اس کو زیادہ سیر مت کرو۔ یہ دو خوراک سے موٹا ہوجاتا ہے۔ایک تو اس کو غذا بہت زیادہ مت دو۔اتنا زیادہ گھوڑے کو کھلانا کہ جس سے سوار کو گذا بہت زیادہ مت دو۔اتنا زیادہ گھوڑے کو کھلانا کہ جس سے سوار کو گرادے نادانی ہے۔ بس اتنا کھلاؤ کہ وہ قابو میں رہے۔نفس کو اتنا زیادہ مت کھلاؤ پلاؤ کہ جس سے تم اس پر کنٹرول اور قابو نہ کرسکو اور دوسری خوراک اس کو گناہ سے ملتی ہے۔ جسمانی غذا سے اس کو اتنا مزہ نہیں آتا جتنا کہ گناہ سے آتا ہے اور ہر گناہ کے بعداس کی طاقت گناہ کے مزاج میں شدت پیدا ہوجاتی ہے۔شیطان تو یہ پٹی پڑھاتا ہے کہ

جی بھر کے خوب گناہ کرلو پھر ہمیشہ کے لئے متقی بن حاؤ۔ گناہوں ہے پیٹ بجر جائے گا گر نفس کا پیٹ گناہوں سے نہیں بجرتا ،گناہ کے تقاضوں میں اور شدت آجاتی ہے کیونکہ گناہ نفس کی غذا ہے۔ اپنی غذا یا کرید اور محکرا ہوجاتا ہے اس لئے مولانا رومی فرماتے ہیں کہ افس کو سیر مت کرو ورنہ اس کو اپنا پُرانا پاپ یاد آنے لگے گا جس طرح فرعون کو اینا برانا کفریاد آگیا تھا۔جب موسیٰ علیہ السلام نے فرعون کو دعوت اسلام دی تواس کا قفل کفر ٹوٹنے لگا اور وہ کچھ اسلام کی طرف مائل ہوا لیکن تمبخت نے اپنے وزیر ہامان بے ایمان سے مشورہ کیا تو ہان نے اپنا سر پیٹ لیا اور مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اس بے ایمان نے فرعون سے کہا کہ اگرتم اسلام لاتے ہو تو پہلے مجھے قتل کردو کیونکہ میں یہ نہیں دیکھ سکتا کہ آسان زمین ہوجائے اور خدابندہ ہو جائے۔ مامان نے فرعون کے نفس کو حب جاہ کی غذا دی جس سے فرعون کا نفس پھول کر کیا ہو گیا اوروہ پہلے ہی طغیان و سر کشی و <sup>س</sup>کبر میں مبتلا تھا ، حضرت مویٰ علیہ السلام کی دعوت اسلام سے اس کے نفس کی گرفت کچھ ڈھیلی ہوئی تھی کہ حب جاہ کی غذا ملتے ہی اس کا نفس پھر شیر ہو گیا اور پھراس کو اپنا برانا کفریاد آگیا جس نے اس کو برباد كرديا۔ اسى لئے مولانا فرماتے ہيں كه نفس فرعون ب اس كو گناہوں کی غذا ہے سیر مت کرو۔ فرعون کو جاہ نے ماردیا اگر تم نے حسینوں کو دیکھا تو نفس کو باہ کی غذا مل جائے گی اور گناہوں میں مبتلا ہو کر ہلاک

ہو جاؤ کے کیونکہ نفس گناہوں سے سیر نہیں ہوتا۔ اس لئے جب اللہ سجانہ و تعالیٰ قیامت کے دن جہنم ہے فرمائیں گئے کہ کیا تیرا پیٹ بھر گیا هَل امْتَلَقْتِ تُو جَہْم کے گی کہ هَلْ مِنْ مَّزِیْدِ الله میاں انجمی تو پیٹ تنبیں بھرا مجھے ا ور مال حاہے تو مولانا رومی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جو مزاج جہنم کا ہے وہی نفس کا ہے ۔ گناہ سبب ہے جہنم کا اور سبب اورمسبب کا مزاج ایک ہوتا ہے۔ لہذا جیسے جہنم کا پیت گنگاروں ے نہیں بحرا تونفس کا پیٹ بھی گناہوں سے نہیں بحرتا۔ نفس ایک لاکھ گناہ کرکے بھی کہے گا ھُلْ مِنْ مَّزِیْدِ اور لاؤ بہاں تک کہ ساری دنیا کے حسینوں کو اگر کوئی دکھادے اور صرف ایک حسین باقی رہ جائے تو تحکیم الامت کا ارشاد ہے کہ بد نظری کرنے والے کے کان میں اتنا کہہ دو کہ ساری دنیا کے حسین میں نے تم کو دکھادیے ،بس ایک باقی ہے تو نفس کیے گا وہ بھی دکھا دو۔ یہ ہے نفس کا مزاج ۔ اس کا علاج وہی ہوگا جو جہنم کا ہوگا ، جو ہیڈ آفس کا علاج ہوتا ہے وہی برائج کا ہو تا ہے ، مر کز کا علاج اور شاخوں کا علاج ایک ہو تا ہے۔ تو جب جہنم کیے گی هل من مزید که اے اللہ میرا پیٹ نہیں تجرا اور گنہگار سب ختم ہو گئے تو اللہ تعالیٰ کسی بے گناہ مخلوق کو جہنم میں تھوڑی ڈالیں کے بلکہ ا پنا قدم رکھ دیں گے فَبَضَعُ فَدَمَهُ \_ جب الله اپنا قدم رکھے گا تو جہم کے گی قط قط وفی روایۃ قط قط قط بس بس بس اللہ پیٹ تجر گیا۔ علامہ قسطلانی رحمۃ اللہ علیہ شرح بخاری میں لکھتے ہیں کہ اللہ تو جسم سے

باک ہے وہ قدم کیے رکھیں گے تو فرماتے ہیں کہ قدم سے مراد اللہ کی خاص مجلی ہے ، خاص نور ہے ۔اب مولانا فرماتے ہیں گناہوں کے تقاضوں کی آگ کا علاج گناہوں کا ار تکاب نہیں ہے ، نار شہوت کا علاج شہوت کو بورا کرنا نہیں ہے ، گناہ کرنے کے خبیث ذوق کا علاج گناہ کرتے رہنا نہیں ہے ۔یاد رکھو کتنے لوگ گناہ کرتے کرتے مرگئے کیکن گناہ کا تقاضا ختم نہیں ہوا اور اس نافرمانی کی حالت میں بُری موت مرے ۔ لہذا گناہوں سے بیخے کا علاج صرف اللہ سے تعلق ہے کہ اللہ کے نوراور مجلی کو دل میں لاؤ لہذا اللہ کا ذکر کرو ، اللہ والوں کے یاس رہو،جب قلب میں نور آئے گا تو نفس کا پیٹ تجر جائے گا پھر گناہ كرنے كو دل بى نه جاہے گا اور اگر جاہے گا بھى تو لگام كى بہت معمولى اور ہلکی سی جنبش ہے نفس کا مہذب گھوڑا رک جائے گا۔ بس دل میں جب الله کا نور آئے گا تب شہوت کی آگ بجھے گی۔ مولانا رومی فرماتے ہیں \_

#### نار شہوت چہ کشد نور خدا

مثنوی کا وزن فاعلاتن فاعلاتن فاعلن ہے تو مولانا رومی کی کرامت دیکھئے۔ اتنی جھوٹی سی بحر میں سوال بھی ہے اور جواب بھی۔ سوال کیا ہے؟ نار شہوت چہ کشد؟ یہ سوال ہے فاعلاتن فاعلاتن میں کہ نار شہوت کو کیا چیز بجھا سکتی ہے؟ ابھی مصرعہ بورا نہیں ہوا فاعلن کی

جگہ باتی ہے۔ اب مولانا رومی کی کرامت دیکھئے کہ فاعلن کی جو جگہ تھی اسی میں جواب دے دیا نور خدا۔ یعنی اللہ کا نور جب دل میں آئے گا تو تمہارے گناہوں کے تقاضے ایک دم بچھ جائیں گے کیونکہ نور کا مزاح مختدا ہوتا ہے اور نار میں تمکبر اور اکر ہوتی ہے۔ نار کا الف ہمیشہ کھڑا رہتا ہے اور نور میں واؤ گئے ہے وہ جھکا رہتا ہے۔ جس کے قلب میں نور آئے گا وہ واؤ بن جائے گا ،اس میں تواضع کی شان پیدا ہوجائے گ جسے جس کے علب میں خیک کے کہ کچل دار شاخ جھک جاتی ہے۔

#### نہد شاخ پر موہ سر ہر زمیں

اور جس شاخ میں کھل نہیں ہوتا اکڑی رہتی ہے تو جس کے دل میں اللہ کی محبت نہیں ہوتی ایسے محروم دل تکبر میں بتلا رہتے ہیں اور جن کے قلب کو اللہ تعالی اپنی محبت کا کھل عطا کرتا ہے ان میں تواضع آجاتی ہے۔ اور جب دل میں اللہ کا نور آئے گاتوا کہ دم جنت محسوس کروگے، جب خالق جنت کو یا جاؤگے تو جنت کیا چیز ہے اس کے سامنے ۔ میرا شعر ہے ۔

مانا کہ میر محکشن جنت تو دور ہے عارف ہے دل میں خالق جنت لئے ہوئے

اگر چہ انجی جنت ادھار ہے لیکن اللہ والے خالق جنت کو نقد

## پاجاتے ہیں جس کو ملا علی قاری نے شرح مشکوۃ میں لکھا ہے کہ ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتُن ﴾

جو اپنے اللہ ہے ڈرے ان کو دو جنت اللہ دے گا۔ اس آیت کی تفسیر بعض صوفیا نے یہ کی ہے کہ جنة فی الدنیا بالحضور مع المولیٰ دنیا کی جنت یہ ہے کہ ان کے قلب کو اللہ تعالیٰ کا قرب ہر وقت مست رکھا ہے۔ اللہ تعالیٰ بجمع صفاتہ اپنی تجلیات خاصہ سے ان کے قلب میں متجلی رہتا ہے۔ وہ معیت خاصہ سے مشرف رہتے ہیں ، خواجہ صاحب کا شعر ہے ۔

پھرتا ہوں دل میں یار کو مہماں کئے ہوئے روئے زمیں کو کو چہ جاناں کئے ہوئے

اور دوسری جنت کیا ہے جنة فی العقبیٰ بلقاء المولی اور دوسری جنت آخرت میں ملے گی جہاں اللہ تعالیٰ کا دیدار نصیب ہوگا۔ اللہ تعالیٰ کی خاص حضوری اللہ والوں کو دنیا ہی میں نصیب رہتی ہے جس کی وجہ ہو توں جہان سے زیادہ مزے میں رہتے ہیں سوائے دیدار اللی کے جو آخرت میں نصیب ہوگا جس کا دونوں جہان میں کوئی مثل نہیں لیکن اس نعمت دیدار اللی کے علاوہ دونوں جہان کی نعمتوں سے زیادہ لئن اس نعمت دیدار اللی کے علاوہ دونوں جہان کی نعمتوں سے زیادہ لئن اس خطاب کررہا ہے جو آپ سے خطاب کررہا ہے۔

## وہ شاہ دوجہاں جس دل میں آئے مزے دونوں جہاں سے بڑھ کے پائے

اور دلیل کیا ہے ؟ دونوں جہان کی لذت کو اللہ تعالیٰ ہی پیدا کر تا ہے تو خالق لذات دوجہان جس دل میں اپنی تجلیات خاصہ سے متجلی ہوگا۔ اس کے دل کے عالم کا کیا عالم ہوگا سارا عالم اس کو نہیں سمجھ سکتا، مدر سوں میں دین کی مٹھائیوں کی فہرست بڑھنے والے بھی نہیں سمجھ کتے۔ اگر چہ وہ اول نمبر یاس بھی ہو جائیں فہرست کا امتحان دینے میں ۔ مولانا گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ سے جب یو حیما گیا کہ آپ حاجی امداداللہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں کیوں گئے مرید ہونے جب که آب بخاری شریف پرهارہ میں ، سمر قند ، بخارا اور تاشقند سے طلبا یڑھنے آرہے ہیں ، سارے عالم میں آپ کا وُنکا پٹا ہوا ہے اور حاجی صاحب تو عالم بھی نہیں ہیں تو فرمایا کہ دین کی مٹھائیوں کی جو فہرست میں نے مدرسے میں پڑھی تھی وہ مٹھائیاں مجھے حاجی صاحب کے ہاں کھانے کو مل گئیں ۔ فرمایا کہ حاجی صاحب سب مٹھائیاں کھاتے تھے اگرچہ نام معلوم نہیں تھااور ہم لوگوں کو نام معلوم ہے مسمیٰ جارے یاس نبیں ہے۔ ایک گلاب جامن گلاب جامن رٹ رہا ہے اوراول نمبر پاس ہو گیا اس کے اجزا بتا کر مگر منہ میں گلاب جامن نہیں ہے تو اسم کے رہنے ہے مسمیٰ کا ملنا لازم نہیں ہے۔ مسمیٰ ان سے ملتا ہے جو مسمی والے ہیں ، جو صاحب نسبت ہیں جو اللہ والے

جیں۔ میرے شیخ فرماتے تھے مٹھائی ملتی ہے مٹھائی والے سے کیڑا ماتا ہے آم اللہ ہورے کیڑا ماتا ہے کیڑے والے سے امرود والوں سے آم ملتا ہے آم والوں سے اور کباب ملتا ہے کباب والوں سے تو اللہ ملتا ہے اللہ والوں سے والوں سے اللہ والوں سے ایک مصرع کی شرح ہوئی۔ پورا شعر میں ایجی تو مولانا کے ایک ہی مصرع کی شرح ہوئی۔ پورا شعر میں

نار شهوت چه کشد نور خدا نور ابراهیم را ساز اوستا

سینما، وی سی آر، اور ٹیڈیوں کو دیکھنے سے تہمارے قلب کو سکون نہیں ملے گا، گناہ کرنے سے شہوت کی آگ نہیں بجھے گا۔ گناہ سکون نہیں ملے گا، گناہ کرنے سے شہوت کی آگ نہیں بجھے گا۔ گناہ سے بجنے سے ، اللہ کے ذکر سے ، اللہ والول کی صحبت سے جب دل میں نور آئے گا تو وہ تہماری نار شہوت کو شخترا کردے گا اور آگ کے مصرع میں اس دعویٰ کی دلیل بھی ہے ۔

#### نور ابراهیم را ساز اوستا

فرماتے ہیں اے میرے استاد ویکھنے یہاں مولانا نے ہم سب کو استاذ کہا اور تعلیم دے دی کہ استاد میں الی شفقت ہونی چاہئے کہ بھی دلجوئی کے لئے شاگردوں کو بھی استاذ کہدے۔ اگر باپ بیٹے سے کہ کہدے کہ بابا میری بات مان لے تو بیٹے کو مارے شرم کے ڈوب جانا

چاہے اور ایسے باپ پر فدا ہوجانا چاہے۔ تو آہ مولانا رومی فرمارہ بیل کہ اے استادو! دیجھو حضرت ابراجیم علیہ السلام والا نور حاصل کرد کہ ان کے نور کی وجہ سے نمرود کی آگ بچھ گئی تھی۔ تہمارا نفس بھی نمرود سے کم نہیں ہے للبذا اللہ تعالیٰ کا نور دل میں لاؤ پھر ان شاء اللہ تمہارے نفس کی آگ بھی بچھ جائے گی اور تمہیں اتنی شخندک ملے گ کم بیارے نفس کی آگ بھی بچھ جائے گی اور تمہیں اتنی شخندک ملے گ کہ جو تمہارے یاں بیٹھے گا وہ بھی شخندک پاجائے گا۔ یُری بُری خواہشات سے جو گرم رہتے ہیں وہ بھی آگر اللہ والوں کے پاس خفندک پاجائے ہیں۔

# گن مرغال را اگر واقف شوی بر ضمیر مرغ کے عارف شوی

ال شکاہ فرمارے ہیں جو اللہ والوں کے الفاظ پراکراپی پیری چکاتے چوروں کو فرمارے ہیں جو اللہ والوں کے الفاظ پراکراپی پیری چکاتے ہیں اور دکھلاتے ہیں کہ دیکھومیں کتنا بڑا عارف ہوں اور مجھے کتنے ملفوظات یاد ہیں اور اس کے ذریعہ سے دنیا اینٹھ رہا ہے اور اس کو کوئی حق نہیں برتری کا کیونکہ خالی نام رشخ سے اللہ نہیں مانا ، اس کے پاس اسم ہے لیکن مسمی سے دور ہے۔ ایسے ہی اس جامع کے پاس اسم ہے لیکن مسمی سے دور ہے۔ ایسے ہی اس جامع الملفوظات کا حال ہے ، جو شخ کے پاس ہر وقت رہنا ہے، ملفوظ نوٹ کرتا ہے وہ گویا مٹھائیوں کے نام نوٹ کررہا ہے جب عمل اور تقویٰ کرتا ہے وہ گویا مٹھائیوں کے نام نوٹ کررہا ہے جب عمل اور تقویٰ کرتا ہے وہ گویا مٹھائیوں کے نام نوٹ کررہا ہے جب عمل اور تقویٰ

افتیار کرے گا ،اللہ کے راستے میں غم المحائے گا تب اللہ کو پائے گا۔ یاد رکھو کسی کا ساتھ رہنا دلیل نہیں ہے کہ یہ شخص ولی اللہ بھی ہوگیا اور اپنے شخ کے الفاظ نقل کرنے سے بھی ولایت ٹابت نہیں ہوتی ۔ ولایت کا مدار تقویٰ پر ہے۔ جو شخص تقویٰ افتیار نہیں کرتا ،حرام لذت جس قلب میں در آمد ہوگی وہ قلب تجلیات الہیے سے متجلی نہیں ہوسکتا ۔ فسق اور ولایت جمع نہیں ہوسکتیں۔ جو متقی نہیں ہوتا اسے ولی نہیں کہتے۔ مولانا رومی فرماتے ہیں دکھو شخ کے الفاظ نوٹ کرنے ولی نہیں کہتے۔ مولانا رومی فرماتے ہیں دکھو شخ کے الفاظ نوٹ کرنے سے یا پڑھنے سے یا نقل کرنے سے با پڑھنے سے یا نقل کرنے سے با پڑھنے سے یا نقل کرنے ہیں ۔

لحن مرغال رااگر واقف شوی اگرتم نے مرغانِ چمن اور پرندوں کی آواز کی نقل بھی کرلی ہے بر ضمیر مرغ کے عارف شوی

لیکن اس مرغ کے دل میں جو مضمون ہے اس کی معرفت تم کو کہاں سے حاصل ہو گی؟ مرغ کے ضمیر اور اس کے قلب میں جو مفہوم ہے اس کو تم نہیں سمجھ کتے ہے۔

گر بیا موزی صفیر بلبلے تو چه دانی کوچه گویدبا<u>گلے</u> اگر بلبل کی سیٹی اور آواز تم نے مشق بھی کرلی اور ویبی ہی سیٹی مار نے گئے جیسے بلبل کی ہوتی ہے لیکن خمہیں کیا پتہ کہ بلبل پھول سے کیا گفتگو کررہا ہے ؟ پس جو لوگ اٹل اللہ کے ظاہر کی الفاظ نقل کرکے لوگوں پر اپنی بزرگی کا رعب جماتے ہیں لیکن کسی اللہ والے سے تعلق کرکے راہ سلوک طے نہیں کرتے ان کو کیا معلوم کہ اٹل اللہ کے باطن کو کیا نعمت حاصل ہوتی ہے ۔ محض نقل الفاظ سے ان کے ضمیر اور قلبی احوال و مقامات کی ان کو خبر نہیں ہو سکتی ۔ اللہ والوں کی جانوں کو اللہ تعالیٰ کے ساتھ جو ربطِ خفی اور اتصالِ خاص ہے اس کو غیر عارف کیا جان سکتا ہے ۔ اس کو خواجہ صاحب فرماتے ہیں ہے غیر عارف کیا جان سکتا ہے ۔ اس کو خواجہ صاحب فرماتے ہیں ہے متم ہی بس آگاہ ہیں اس ربط خفی سے معلوم کسی اور کو سے راز نہیں ہے معلوم کسی اور کو سے راز نہیں ہے معلوم کسی اور کو سے راز نہیں ہے

پس الفاظ اہل اللہ کی زبان پر ہوتے ہیں لیکن معانی دل ہیں ہوتے ہیں الہٰذا جو جعلی پیر اور نعلی درولیش اولیاء اللہ کے اقوال و ملفوظات نقل کرکے دنیا ہوڑنے کے لئے اپنی مجالس گرم کرتے ہیں وہ ان معانی کو کہاں سے لائمیں گے جو اللہ والوں کے دلوں میں پوشیدہ ہوتے ہیں اس کی مثال سے ہے جیسے کوئی اپنے محبوب دوست سے بات کر رہا ہو تو الفاظ اس محبت کے ترجمان ہیں لیکن جو محبت اس کے دل میں ہے اس کا ادراک وہ شخص نہیں کرسکتا جس کے دل میں محبت نہ اور ان الفاظ کا ادراک وہ شخص نہیں کرسکتا جس کے دل میں محبت نہ اور ان الفاظ

کو رٹ کے اس کی زبان پر تو الفاظ ہوں گے لیکن دل میں محبت کی وہ کیفیت نہ ہوگی جو ایک محب اپنے دوست کے لئے رکھتا ہے۔
لہذا دنیا دار ، کمینے اور نفتی فقیروں کی طرح اہل اللہ کے حروف و الفاظ چرا کر مخلوق کو اپنا گرویدہ نہ بناؤ بلکہ اولیاء اللہ کی صحبت میں جاکر دل میں وہ محبت حاصل کرو جو ان اولیاء کے دلوں میں ہے پھر الفاظ زبان پر ہوں گے اور معانی دل میں ہوں گے جس کی دوسروں کو خبر بھی نہ ہوگی کہ کو گا کہ دوسر کے جس کی دوسروں کو خبر بھی نہ ہوگی کہ کو گا کہ دوسر کے جس کی دوسروں کو خبر بھی نہ ہوگی کہ کو گا کہ دوسر سے بھی اللہ والے ہو جائیں گے ۔ مولانا رومی اللہ والوں کی شان میں فرماتے ہیں ہے ہو جائیں گے ۔ مولانا رومی اللہ والوں کی شان میں فرماتے ہیں ہے

شیخ نورانی زره آگه کند نور را با لفظها همره کند

الله والے صاحب نور ہوتے ہیں ، حضور سلی الله تعالیٰ علیه وسلم کے نقش قدم کی اتباع کی برکت ہے ان کا دل نورانی ہوجاتا ہے البذا وہ اپنے ارشاد سے راہ سنت سے باخبر بھی کرتے ہیں اور اپنے نور باطن کو اپنے الفاظ کے ہمراہ کردیتے ہیں جس کی برکت سے دوسروں کو بھی ہدایت ہوتی ہے اور الله کا راستہ نہ صرف آسان بلکہ لذیذ ہوجاتا ہے۔

# مجلس درس مثنوی

٢٣ شعبان المعظم ١١<u>٣١٨ ه</u> مطابق ٢٥ وتمبر <u>١٩٩٤ بروز ج</u>عرات بعد فجر بمقام خانقاه الداديب اشرفيه گلشن اقبال بلاك ٢ كراچى

> ینم جال بستاند و صد جال دمد انچه در و همت نیاید آل دمد

ار دیشاہ فر داچا گاہ مولانا روی فرماتے ہیں کہ اے میرے پیارے سالکین اللہ کے راستہ ہیں گناہ چھوڑنے ہیں، تقویٰ سے رہنے ہیں، حسینوں سے نظر بچانے ہیں، خون تمنا کرنے ہیں، ہروقت جائز ناجائز کا غم اُٹھانے ہیں ہے شک آدھی جان جائق ہے، اس مجاہدہ میں اللہ تمہاری زیادہ سے زیادہ آدھی جان لے گا اور اس سے جو غم حسرت پیداہوگا تو نفس کے گا کہ میں تو نظر بچاتے بچاتے مرگیا لیکن یاد رکھو اللہ اس آدھی جان کے بدلہ میں سو جان عطا فرمائے گا۔ ایک گل کے بدلہ میں سو جان عطا فرمائے گا۔ ایک گل کے بدلہ میں وہ خالق گلتان دیتا ہے آدھی جان کے کر سو جان دیتا ہے اور اپنے قرب کا گلتان دیتا ہے آدھی جان کے کر سو جان دیتا ہے اور اپنے قرب کی ایسی ایسی تعییں کا سکتے۔ عطا فرمائے گا جس کو تم اپنے دائرہ وہم و گمان میں بھی نہیں لا سکتے۔

ان نعمتوں اور ان لذ توں اور اس عیش و عشرت کو تم سوچ بھی نہیں کتے جو ایک زخم حسرت کے بدلہ میں اللہ تعالیٰ اپنے عاشقوں کو عطا فرماتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ بے مثل ہے اور آدمی وہی سوچ سکتا ہے جس کا کوئی مثل ہو ۔ جب اس کا کوئی مثل نہیں تو کوئی اس لذت قرب اور حلاوت ایمانی کو اینے دائرۂ وہم و گمان اور دائرۂ عقل و فکر مين نهين لاسكتا جب تك الله تعالى عطائه فرمائين اللَّهم ارزفنا منه اور اللہ رخمٰن و رحیم ہے ۔ اگر آپ کے راستہ میں کوئی غم اٹھائے تو کیا آپ اس پر مہربانی نہیں کریں گے؟ اللہ کے راستہ میں جو بندے غم اٹھائیں اور اپنی بُری خواہش نہ یوری کریں تو کیا اللہ تعالیٰ ان کے قلب کا پیار تہیں لے گا؟ یقینا اللہ کا پیار اس کو نصیب ہو گا مگر اللہ دل کا پیار لیتا ہے جسم پر اس کے آثار نظر نہیں آتے اگر یہ جسم پر نظر آجاتے تو پرچہ آؤٹ ہوجاتا اور پھر دنیا میں کوئی کافر نہ رہتا۔ لہذا اللہ تعالی اینے عاشقوں کے قلب کو اپنا پیار عطا کرتے ہیں جس کو ان کا دل محسوس کرتا ہے کہ اس وقت کتنی حلاوت ایمانی عطا ہو گی۔

مولانا رومی نے اس شعر میں سلوک کا بہت بڑا مسکلہ اور ایک بہت بڑا انعام بیان فرمایا ہے کہ اللہ کے راستہ میں تقویٰ افتیار کرنے میں یعنی گناہ چھوڑنے کا غم اٹھانے میں اپنی حرام آرزووں کا خون کرنے میں اگرچہ مجاہدہ شدید ہوتا ہے لیکن اللہ تعالیٰ کی ولایت اور حلاوت ایمانی اس پر موقوف ہے۔اس کے برعکس اگر کوئی رات مجر تبجد پڑھے اور دن بھر روزہ رکھے اور ہر سال حج و عمرہ کرے کیکن اگر عور توں سے اور لڑکوں سے نظر نہیں بچاتا ، گناہوں سے نہیں بچتا تو باوجود عمادت کے یہ تفخص فاسق ہی رہے گا ، فاسقین کے رجسر سے اس کا خروج نہیں ہوگا۔ اور ایک شخص صرف فرض ، واجب اور سنت موکدہ اداکرتا ہے گر ایک لمحہ اللہ کو ناراض نہیں کرتا ، ایک سانس الله تعالیٰ کی نافرمانی میں اینے کو مشغول نہیں ہونے دیتا ، جان کی بازی لگائے رہتا ہے ، نفس دشمن کو للکارتا رہتا ہے کہ اگر گناہ جھوڑنے ہے میری جان بھی چلی جائے گی تو میں موت کو قبول کرلوں گا کیکن اللہ تعالیٰ کو ناراض نہیں کروں گا ، یہ تمخص ولی اللہ ہے اور جو تمخص جیتے جی گناہ حچوڑنے کو تبار نہیں لیکن ایک دن مرنے کے بعد یہی خبیث سب گناہ حچیوڑے گا کیکن اب اس کو کوئی اجر نہیں ملے گا کیونکہ اب بیہ گناہ کر ہی نہیں سکتا۔ بتاؤ مرنے کے بعد کوئی جنازہ کسی عورت کو یا لڑے کو دکھیے سکتا ہے ؟ اگر کوئی وصیت بھی کردے کہ جب میں مر جاؤں تو مجھے مسجد میں یا کعبہ شریف میں رکھ دینا اب میں تا قیامت اللہ یر فدا رہوں گا تو بتائے اس وصیت سے اس کو کوئی فائدہ مہنچے گا ؟زندگی تجر تو نافرمانی نه چهوژی ، بد نظری اور گندے کام کرتے رہے جب لاشئ ہو گئے تو اب كيا فدا كرو كے ۔ لاش كے معنى بيل لاشئى ، اب تم ہو ہی نہیں ، عدم ہو ۔ وجود فدا ہوتا ہے عدم نہیں۔ الله تعالى چاہتے ہیں کہ زندگی ان پر فدا کردو ، مُر دہ جسم ان پر فدا نہیں ہوسکتا

اور کوئی وصیت بھی کردے تو مرے ہوئے جسم کو اللہ قبول نہیں كريں ملتے ۔ اى كئے كہتا ہوں كه جيتے جي اللہ ير فدا ہو جاؤ ۔ اللہ تعالى حایتے ہیں کہ زندگی ان پر فدا کردو لہذا جتنی الحیمیٰ طاقت ہو اتنا ہی زیادہ اجر ونواب ملے گا اور خاص طور پر جوانی کو فدا کرنے پر اللہ زیادہ خوش ہو جائے گا کہ یہ جوانی اور طافت کے باوجود ہم پر فدا ہوا ہے۔ ایک کزور بڑھا برا ہو جس کے پیر کانی رہے ہوں تو بتاؤ اس کی قربانی کیسی ہوگی یوچھ لو علماء ہے۔ جس کی جتنی طاقت ہے اللہ یر فدا ہوجائے ورنہ زیادہ کمزور ہوجاؤگے تو تمہاری قربانی بھی کمزور ہوجائے گی اور روز بروز ہم لوگ کمزوری کی طرف جارہے ہیں ، روز بروز ہم بڈھے ہوتے جارہے ہیں لہٰذا کمزور جان فدا کرنے کا انتظار مت کرو تکڑی جان اللہ ہر دے دو جس حالت میں ہو دہر نہ کرو اور اس میں خواہ کتنا ہی عم ہو اس کو برداشت کرو۔ اس کو مولانا فرماتے ہیں کہ اس مجاہدہ میں اللہ آدھی جان لیتا ہے لیکن اس کے بدلہ میں وہ کریم مالک سینکروں جان عطا کرتا ہے اپنے قرب کی الیمی لذت عطا کرتا ہے جس کو ابھی تم سوچ بھی نہیں سکتے ۔

اس کے برعکس جو صحف مجاہدہ سے جان چراتا ہے اللہ کی نافرمانی پر جری ہوتا ہے مبتلائے فتنہ کردیا جاتا ہے مولانا فرماتے ہیں ۔

از شراب قبر چول مستی دمد نیست بارا صورت بستی دمد یہ دلیل قبر ہے۔ آہ یہ مولانا روم ہیں ، بہت بڑی شخصیت تھے ، یہ شخص سلطان الاولیاء ہے اپنے زمانہ کا۔ فرماتے ہیں کہ جس کو خدا اپنی بارگاہ سے مردود کرنا چاہتا ہے اسے فانی شکلوں کے عشق میں مبتلا کردیا جاتا ہے ۔

#### نیست با را صورت بستی دمد

پھر وہ فانی شکلوں پر مرتا ہے کہ آپاکیسی شکل ہے۔ فانی صور تیں اسے عظیم الثان اور پائندہ حقیقت نظر آنے لگتی ہیں ، باطل حق نظر آنے لگتی ہیں ، باطل حق نظر آنے لگتی ہیں ، باطل حق نظر آنے لگتی ہیں بناہ ما گئی گئی ہے اور سے لگتا ہے۔ اس تقلیب ابصار سے حدیث پاک میں بناہ ما گئی گئی ہے اور سے دعا سکھائی گئی الله المباطل باطلاً دعا سکھائی گئی الله المباطل باطلاً

وَّارْزُفْنَا اخْتِنَابَهُ اَبِ الله جمیں حق کا حق ہونا دکھاد بیجئے اور اس کی اتباع کی توفیق عطا فرمائیے اور باطل کا باطل ہونا دکھاد بیجئے اور اس سے بیخے کی توفیق عطا فرمائیے۔

بس الله والے اس قہر سے محفوظ کئے جاتے ہیں لہذا حمین فرسٹ فلور پر نظر پڑتے ہی نظریں نچی کرلیتے ہیں کیونکہ حمین جسموں کے گراؤنڈ فلور کی گندگی ان کومتحضر رہتی ہے کہ اندر سب بیشاب پاخانہ بجرا ہے اور اوپر چاندی کا ورق ہے ۔ اللہ کی نافرمانی بیشاب پاخانہ سے بھی بدتر چیز ہے۔ تو جب کسی فانی حمین شکل پر نظر پیشاب پاخانہ سے بھی بدتر چیز ہے۔ تو جب کسی فانی حمین شکل پر نظر پرتے ہی دل میں مستی آئے تو فورا نظر بٹالو اور اس مستی سے پناہ مائلو کہ یہ عذاب کی مستی ہے۔ یہ وہی مستی ہے جس پر یہ آیت نازل کہ وکی :

﴿ إِنَّهُمْ لَفِي سَكُرَ تِهِمْ يَعْمَهُوْنَ ﴾ اور وه ( توم اوط والے) اپنے نشد میں ست ہورہ تے

مولانا کا بیہ کیا پیارا شعر ہے جس کی شرح بھی کیسی پیاری مولانا کی برکت سے عطا ہورہی ہے۔ فانی صورتوں کا عشق عذاب ہے اور اس کی دلیل بیہ ہے کہ جس شکل پر مررہے تھے ، پاگل ہورہ تھے اس کے بعدجب وہی شکل گرگئی داڑھی آگئی اور مونچیس بھی ایس بڑی بڑی آگئیں کہ ہونٹ ہی حجیب گئے تو اس وقت کیوں اس شکل سے گدھے کی طرح بھاگتے ہو

#### ﴿ حُمُرٌ مُسْتَنْفِرَةً فَرَّتْ مِنْ قَسُورَة ﴾

اس خاکہ کو میں نے اپنی رہائی میں پیش کیا ہے ۔

مو مخچوں کے زیر سامیہ لب یار حجیب گئے

داڑھی کے زیر سامیہ وہ رخسار حجیب گئے

بالوں کی سفیدی میں زلف یار حجیب گئے

عظیم عظیم سفیدی میں زلف یار حجیب گئے

عظیم عظیم سفیدی میں زلف یار حجیب گئے

عظیم علیم حسن وہ سب یار حجیب گئے

اس رباعی کو میں نے جامعہ اشرفیہ لاہور کے تخت پر بڑھا تھا۔ بڑے بڑے علماء تھے الحمد لله سارے علماء مست ہو گئے اور کہنے لگے کہ عجیب اصلاحی شعر ہے۔ تو معنوق کی اس حالت کو دیکھ کر عاشق کی ساری مستی نکل گئی۔ اس کئے شکاوں یہ مرنے والے بین الا قوامی گدھے ہیں۔ واللہ کہتا ہوں اس سے بڑھ کر کوئی خبیث نہیں جو چند دن کے حسن فانی بر اینے کریم مولی اور اینے خالق اور یالنے والے کو ناراض کرتا ہے۔ یہ تفخص طبیعت کا خسیس اور کمینہ اور نہایت غیر شریف ے۔ اگراس میں حیا اور شرم ہوتی تو اپنے اللہ کو ناراض نہ کرتا ۔ملاعلی قارى محدث عظيم لكھتے ہيں كه حياكى تعريف ب فَاِنَّ حَقِيْقَةَ الْحَيَاءِ أَذَ مَوْ لَاكَ لَا يَرَاكَ حَبُّ نَهَاكَ لِعِنى حياكى حقيقت بير ب كه تمهارا مولى تم کو نافرمانی کی حالت میں نہ دیکھے تب سمجھ لوکہ میہ بندہ حیا اور شرم والاے ۔ آج آپ کسی بد نظری کرنے والے کوبے غیرت اور بے حیا

کہہ دیں تو وہ مرنے مارنے کو تیار ہوجائے گالیکن اللہ کے نزدیک بیے بے حیا ہے کیونکہ اللہ تو ہر وقت دیکھ رہا ہے۔ جو اللہ سے نہیں شرماتا اس میں حیا کہاں ہے اس لئے ہر وقت اس کا خیال رکھو کہ اللہ ہم کو دکھے رہا ہے ، میری نظر پر ان کی نظر ہے ۔ میرا شعر ہے ۔ میرا شعر ہے میری نظر پہ ان کی نظر پاسباں رہی افسوس اس احساس سے کیوں بے خبر تھے ہم

جس کو یہ استحضار ہوگا وہ شراب قہر اور عذاب کی مستی میں ان شاء اللہ تعالی مبتلا نہیں ہو سکتا بس آج کا سبق فحتم ہو گیا ۔اب مولانا رومی کی ایک دعا ہے۔ فرماتے میں ۔

> غالبی بر جاذبال اے مشتری شایدر درماندگال را واخری

اے اللہ آپ کے راستہ میں نفس سے مقابلہ میں میں مغلوب ہورہا ہوں ، نفس مجھ پر غالب ہورہا ہے ،بار بار توبہ کرتا ہوں پھر توبہ فوٹ جاتی ہے اللہ میں کزور ہوں لیکن آپ تو کمزور نہیں ہیں۔ پچہ اگر کمزور ہو الیکن آپ تو کمزور نہیں ہیں۔ پچہ اگر کمزور پڑ رہا ہے تواے رہا آپ تو طاقتور ہے اگر بندہ کمزور پڑ رہا ہے تواے رہا آپ تو طاقت سجیجے۔ آپ غالب ہیں ہم کو بھی ہارے نفس پر غالب کرد بجئے ۔اے ہاری جانوں کے خریدار آپ نے تو قرآن یاک میں اینے مشتری ہونے کا اعلان فرمادیا

### ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرِيْ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ أَنْفُسَهُمْ ﴾

کہ آپ ہارے خریدار ہیں اور اے اللہ آپ نے یہ نہیں فرمایا کہ میں نے تمہارے قلوب کو اور تمہاری ارواح کو خرید لیا ہے بلکہ یہ فرمایا کہ میں نے تمہارے نفوس کو خرید لیا ہے کیونکہ جو سودا سب سے تھٹیا ہوتا ہے اور جس کا کوئی خریدار نہیں ہوتا ، اس کا مالک بھی مایوس ہوتا ے کہ میرے اس سودے کو کون فریدے گا تو جو کریم ہوتا ہے ای کو خرید تا ہے ۔ اے اللہ! ہمارے قلوب و ارواح کی نعبت نفس سب سے گھٹیا سودا تھا لہٰذا اے اللہ آپ تو کر یموں کے کریم بیں آپ نے غایت كرم سے جارے نفس كو خريد ليا اور جس كو آپ خريد ليس كون ہے جو اس کو خرید سکے۔ آپ تمام جاذبوں پر غالب ہیں دنیا میں جتنے حسین لڑکے لڑکیاں ہمیں اپنی طرف تھینج رہے ہیں اگر آپ ہمیں اپنی طرف تحییج لیں تو ان کی کیا مجال ہے کہ یہ ہمیں تحییج سکیں بلکہ اگر ہم خود بھی ان کی طرف کھنچنا جاہیں تو نہیں تھنچ کتے کیونکہ آپ کی قوت جاذبہ کے سامنے نفس و شیطان اور دنیا بھر کی ممراہ کن ایجنسیوں کی طاقت کوئی حقیقت نہیں رکھتی بس آپ ہاری مدایت کا ارادہ فرمالیں تو آپ کے ارادہ پر مراد کا ترتب یقینی اور تخلف محال ہے۔ لہذا آپ کی رحمت سے امید ہے کہ ہم عاجزوں کو آپ فرید لیں ۔ہم جیسے درماندوں کو ،بار بار توبہ توڑنے والوں کو آپ خرید کر غالب کردیں تو پھر تفس کی گتی کی کیا مجال ہے کہ ہم کو مغلوب کر سکے۔



# مجلس درس مثنوی

اتصالے بے تکیف بے قیاس ہست رب الناس را باجان ناس

ال فقاف فرد البها كالله والول كى ارواح كو الله تعالى كى ساتھ جو اتصال و قرب حاصل ہے وہ بے تكيف اور بے قياس ہے لبذا جس كو وہ قرب نصيب ہے الى كى جان اس لذت قرب كو سمجھ كى جان اس لذت قرب كو سمجھ كى ج دوسرى جان اس كے سمجھنے سے بھى قاصر ہے جس كو خواجہ صاحب نے يوں تعبير كيا ہے ۔

ہم تم ہی بس آگاہ ہیں اس ربط حفٰی سے معلوم کسی اور کو بیہ راز تنہیں ہے

یہاں تک کہ ایک ولی بھی دوسرے ولی کے قرب کی تفصیلات کیف سے ہوتا ہے کہ بید صاحب نبیت ہے لیکن سے بے خبر ہوتا ہے ، اجمالاً علم ہوتا ہے کہ بید صاحب نبیت ہے لیکن

اس کی روح کو جومقام قرب ، جو کیفیت قرب جو لذت قرب حاصل ہے اس کا تفصیلی علم ایک دوسرے کو نہیں ہوتا کیونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات بے مثل ہے ، اس کا کوئی کفو اور ہمسر نہیں پس جس دل میں اللہ اپنی تجلیات خاصہ ہے متجلی ہوتا ہے وہ دل گویا حامل ذات بے مثل ہوتا ہے لہٰذا اللہ تعالیٰ اس کو بھی ایک بے مثل شان عطا فرماتے ہیں جس میں وہ منفرد ہوتا ہے ، ہر بندہ میں ایک شان تفرد اللہ تعالیٰ کی توجید کی علامت ہے ۔ اس لئے ہر ولی کو ایک بے مثل لذت قرب عطا فرماتے ہیں۔

الله تعالی کا ارشاد ہے:

#### ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أَخْفِي لَهُمْ مِّنْ قُرَّةِ أَغَيْنٍ ﴾

یہ آیت اگر چہ جنت کے لئے ہے کہ کوئی نفس نہیں جانتا جو آتھوں کی شخنڈک اہل جنت کو پوشیدہ طور پر دیں گے لیکن جو مخص جنت کے راستہ پر چلتا ہے جنت کی شخنڈک کا الر دنیا ہی میں محسوس ہونے لگتا

> ترے تصور میں جانِ عالم مجھے بیہ راحت پہنچ رہی ہے کہ جیسے مجھ تک نزول کرکے بہار جنت پہنچ رہی ہے

جسے کوئی دریا کی طرف جارہا ہے تو ہر قدم پر اس کو پانی کی مختدک ہواؤں میں محسوس ہونے لگتی ہے لبذا یہ تفسیر نہیں لطائف قرآن میں سے ہے کہ یہاں کرہ تحت الفی واقع ہے جو فائدہ عموم کو دیتا ہے یعنی کوئی ایک نفس بھی نہیں جانتا کہ اللہ کے راستہ میں جو آنکھوں کی شخش ، جو اطمینان اور جو لذتِ قرب اس کو عطا ہوتی ہے ، ایک ولی بھی دوسرے ولی کے قرب و اتصال مع الحق کی ماہیت اور حقیقت اور تفصیلی کیفیت سے واقف نہیں ہوتا کیونکہ ہر ایک قلب کو ایک بے مثل اور منفرد لذت عطا ہوتی ہے ۔ تکرہ تحت الفی سے یہ بات ظاہر موربی ہے۔

مولانا فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے قرب کی لذت جس دل کو عطا ہوتی ہے اس کی حلاوت کو وہ صرف محسوس کرتا ہے لیکن اگر وہ چاہے کہ اس کی حلاوت کو وہ سرف محسوس کرسکتا۔ اس کو مولانا چاہے کہ اس لذت کو بیان کردوں تو بیان نہیں کرسکتا۔ اس کو مولانا فرماتے ہیں \_

بوئے آل دلبر چو پرال می شود ایں زباں ہا جملہ جیرال می شود

اس محبوب حقیقی کی خوشبو جب عرش اعظم سے نزول کرکے میرے
پاس آتی ہے تو دنیا بجر کی زبانیں اس کو بیان کرنے سے قاصر ہوتی
ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات غیر محدود ہے ، ان کے قرب کی لذت
بھی غیر محدود ہے اور ہماری لغت محدود ہے تو غیر محدود لذت محدود
لغت میں کیے آسکتی ہے۔

ے پہلے وہ بیوی کے لئے آہ آہ کررہا تھا جب بیوی مل گی تو اب بے آہ ہو گیا۔ یہ ہے تشر سے اللغات ۔

تو بیاہ کی لذت کو کوئی الفاظ میں نہیں بیان کر سکتا ہے جیسے قصہ مشہور ہے کہ ایک دیہاتی لڑکی نے اپنی شادی شدہ سہبلی سے دیہاتی زبان میں پوچھا کہ سمھی ری سکھی بیاہ میں کیا مزہ آوے ہے تو اس نے کہا کہ جب تیرا بیاہ ہوجاوے گا تب تجھے پتہ چل جادے گا کہ بیاہ میں کیا مزہ ہے۔

تو جب مدرکات اجسامیہ کا بیہ عالم ہے کہ ان کو الفاظ میں تعبیر نہیں کیا جاسکتا تو کچر مدرکات روحانیہ کا کیا عالم ہوگا ان کا بدرجہ اولیٰ الفاظ و لغت کے احاطہ میں لانا محال ہے یعنی جب جسمانی لذتوں کو بیان نہیں کیا جاسکتا اور الفاظ و لغت سے ان کو تعبیر نہیں کیا جاسکتا تو روحانی لذتوں کو کیسے بیان کیا جاسکتا ہے۔

پس اللہ والوں کو جو اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل ہے اس کو حضرت خواجہ صاحب نے یوں فرمایا ہے کہ ہے

> تم سا کوئی ہدم کوئی دمساز نہیں ہے باتیں تو ہیں ہر دم گر آواز نہیں ہے

اور بیہ قرب گناہوں سے بیخے کا غم اٹھانے سے ، اپنی حرام آرزؤں کا خون کرنے سے نصیب ہوتا ہے اور اتنا عظیم قرب نصیب ہوتا ہے کہ مولانا فرماتے ہیں کہ اہل اللہ کی ارواح کو اللہ تعالیٰ سے جو قرب حاصل ہے اس کو وہم و قیاس میں نہیں لایا جاسکتا۔ فرماتے ہیں

> خاصان خدا خدا نباشند لیکن زخدا جدا نباشند

الله کے خاص بندے خدا نہیں ہیں لیکن خدا سے جدا بھی نہیں ہیں۔
الله والوں کو خدا سمجھنا کفر ہے لیکن ان کو خدا سے دور سمجھنا بھی غلو
اور بے عقلی ہے۔ الل الله کو ہر گز خدا نه سمجھو ورنه کافر ہوجاؤگ لیکن ان کو خدا سے دور بھی نہ سمجھو۔ مولانا روی نے اس کو عجیب
مثال سے سمجھایا ہے کہ دیکھو آفتاب آسان پر ہے اور اس کی شعاع اور مثل سے سمجھایا ہے کہ دیکھو آفتاب آسان پر ہے اور اس کی شعاع اور دھوپ سورج نہیں ہے لیکن سورج سے الگ بھی نہیں ہے۔

### در کاشوی مواداری کی (کیات و معرفت) کی ا

### مجلس درس مثنوی

۲۷ شعبان المعظم ماسياه مطابق ۲۷ دسمبر 1996ء بروز ہفتہ بعد نماز بخر ہوئے سات بحد نماز بخر ہوئے سات بحد بمقام خانقاہ الداویہ الثرفید محلفن اقبال بلاک ۲ کراچی

### در تگ دریا گهربا سنگ باست فخر با اندر میان ننگ باست

ال فضاہ فر صاحباً کے کریوں کو اگر حقیر سمجھو کے تو موتی کریوں میں چھیا ہوتا ہے اس لئے کریوں کو اگر حقیر سمجھو کے تو موتی بھی نہیں پاؤگے ۔ انہیں کنریوں میں موتی تلاش کرو تو موتی پا جاؤگے ۔ انہیں کنریوں کے لباس میں جعلی پیر نظر آتے ہیں تو یہ بر گمانی نہ کرو کہ سب ایسے ہی ہوتے ہیں ، انہیں میں تم اللہ والوں کو تلاش کرو تو ان شاہ اللہ اللہ والے مل جائیں گے جیسے کنکریوں میں موتی چھیے ہوئے ہیں ایسے ہی ان ذیل و خوار دنیا دار جعلی فقیروں میں وہ صاحب نبیت بھی چھیے ہوئے ہیں جو پوری انسانیت میں قابلی فخر میں ۔

### گر گدایان طامع اندو زشت خو در شکم خواران تو صاحبدل بجو

اگر بھک منگے فقیر اور پییہ کے لا کچی خمہیں اللہ والوں کے حلیہ اور لباس میں نظر آتے ہیں تو یہ نہ سمجھو کہ یہ اللہ والے ہیں بلکہ پیٹ کے لئے خوار ہونے والوں کے لباس میں صاحب دل اور سچے اللہ والے بھی چھچے ہوئے ہیں جن کی شان ہی پھھ اور ہے ، تلاش کرو گے تو پاجاؤے۔ تم نے اللہ والوں کو دیکھا ہی نہیں اس لئے بدگمان ہو ہے تو پاجاؤے۔ تم نے اللہ والوں کو دیکھا ہی نہیں اس لئے بدگمان ہو

شاہ صاحب جو سمجھتا ہے تو بھک منگوں کو تو نے دیکھی ابھی وہ صورت شاہانہ نہیں

باچناں رحمت کہ دارد شاہ ہش بے ضرورت از چہ گوید نفس کش

ار شفاہ فرصا ہوتا ہے۔ کیم الامت نے اس کا ترجمہ سلطان العقول فرمایا ہے۔ مولانا روی فرماتے الامت نے اس کا ترجمہ سلطان العقول فرمایا ہو بے پایاں رحمت کا بین کہ اگر ضرورت نہ ہوتی تو وہ سلطان العقول جو بے پایاں رحمت کا مالک ہے بے ضرورت نہ کہنا کہ نفس کشی کرو ، بُری خواہش کو مارو یعنی بے ضرورت مجاہدہ فرض نہ کرتا۔ مجاہدہ کا فرض کرنا دلیل ہے بعنی بے ضرورت مجاہدہ فرض نہ کرتا۔ مجاہدہ کا فرض کرنا دلیل ہے

کہ اس میں بڑے اسرار اور حکمتیں ہیں۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَالَّذِيْنَ جَاهَدُوا فِيْنَا لَنَهُدِيَّنَّهُمْ سُبُلَنَا ﴾

جو لوگ ہماری راہ میں مجاہرہ کرتے ہیں لینی ہمیں راضی کرنے کے لئے مشقت برداشت کرتے ہیں اور ہمارے دین کی نصرت میں تکلیفیں الخاتے ہیں اور ہارے احکام کو بجا لانے میں مشقت برداشت کرتے ہیں اور جن باتوں سے ہم نے منع کیا ہے ان سے بیخ میں ہر تکلیف أَتُهَا لِيتِ مِين ، اين دل كا خون كريت مين ليكن مجھ ناراض نہيں كرتے ان كو كيا انعام ملتا ہے ؟ لَنَهْدِ يَنَّهُمْ سُبُلَنَا ان كے لئے ہم ہدايت كے بے شار رائے كھول ديتے ہيں جس كى تفسير علامه آلوى نے مه كى ہے ای سبل السیر الینا و سبل الوصول الیٰ حنابنا ان کو سیر الی اللہ مجھی نصیب ہوتی ہے اور وصول الی اللہ تھی نصیب ہوجاتا ہے تعنی وہ اللہ تک بھی پہنچ جاتے ہیں اور پھر اس سے بڑھ کر درباری بھی ہوجاتے ہیں لیعنی قرب خاص سے مشرف ہوجاتے ہیں ۔ اس کیفیت قرب اور تجلیات مقربات کو جو خاصان بارگاہِ حق کو عطا ہوتی ہیں الفاظ میں بیان نہیں کیا جاسکتا ۔ اللہ تعالی ہم سب کو محض اینے کرم سے نصیب فرمادے آمین ۔جس کو یہ قرب خاص نصیب ہوتا ہے وہی جانتا ہے ، زبان و لغت و الفاظ اس کے بیان سے انگشت بدنداں و حیران ۔ و قاصر ہوتے ہیں ۔ احقر نے اس کو یوں تعبیر کیا ہے \_

گوہا زباں تھی ہے زباں ہوش بیاں نہ تھا آتش تھی شعلہ زن گر اس میں دھواں نہ تھا خوشبو تو ہر طرف تھی گر گلتاں نہ تھا مفهوم قرب خاص تها لفظ و بیاں نه تھا اک کچول جاوداں کے سوا گلستاں نہ تھا ان کے سوا کوئی بھی وہاں رازداں نہ تھا خور شید و ماه و کهکشال کیچه مجھی وبال نه تھا د نائے دوں نہ تھی کوئی دیگر جہاں نہ تھا ہ تکھوں کے دائرے میں جمال جہاں نہ تھا کون و مکال کا سامنے کوئی نشال نہ تھا اس بزم کا اک عالم طو نام ہے اختر گویا سوا خدا کے کوئی مجھی وہاں نہ تھا

لہذا اللہ کے راستہ میں مجاہدہ سے گھرانا نہیں چاہئے جو مجاہدہ سے گھراتا ہے وہ اللہ تعالیٰ کا وفادار بندہ نہیں ۔ آپ بھی اس کو دوست نہیں بناتے جو حلوہ خور ہے ، حلوہ کھانے میں سب سے آگے لیکن جب فدا کاری و وفاداری اور قربانی کا موقع آتا ہے تو بھاگ جاتا ہے۔ ایسے مطلی اور بے وفا کو آپ اپنا دوست نہیں بناتے جو آپ کے لئے کوئی تکلیف نہیں اُٹھاتا۔ جو آپ کا جاں نار اور وفادار ہوتا ہے اسی کو آپ بھی اپنا دوست بناتے ہیں پس جو شخص نافرمانی کرکے اللہ اسی کو آپ بھی اپنا دوست بناتے ہیں پس جو شخص نافرمانی کرکے اللہ

تعالیٰ سے بے وفائی کرتا ہے اللہ تعالیٰ بھی ایسوں کو دوست بنانا پہند نہیں کرتے۔

حضرت تحکیم الامت مجدد الهملت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کو دس برس تک ایک اشکال تھا کہ اللہ تعالی ادم الراحمین ہیں اور رحمت کا تقاضا تھا کہ اپنے بندوں کو بغیر نفس کشی اور بغیر مجاہدہ و مشقت اپنا بنا کئے تھے پھر مجاہدہ کیوں فرض کیا ، اس کی عکمت سمجھ میں نہیں آتی تھی اور حضرت نے دس برس تک کی پر یہ اشکال ظاہر نہیں کیا تاکہ میرے اشکال سے دوسرا کیوں مشکل میں پڑے۔ پھر مثنوی بی کے ایک شعر سے حضرت کا یہ اشکال حل ہوا۔ وہ شعر یہ ہے ۔

لیک شیرین و لذات مقر هست براندازهٔ رنج سفر

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ منزل کا لطف و آرام سفر کی تکالیف اور مشقتوں پر موقوف ہے ۔ سفر میں جتنی زیادہ تکلیف ہوتی ہے منزل کا لطف ای قدر زیادہ محسوس ہوتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے مجاہدہ فرض کرکے اپنی راہ کو تحوڑا سا مشکل کردیا تاکہ ان تکلیفوں سے گذر کر جب بندے جنت پہنچیں تو ان کو جنت کا خوب مزہ آئے اور دنیا کے عمول

سے نجات ملنے پر خوشی ہو اور جنت اور نعماء جنت کی خوب قدر ہو۔ اگر مجامده فرض نه ہو تا اور کوئی تکلیف ہی نه چپنچتی تو جنت کا وہ مزہ نه آتا جو ان شاء الله اب آئے گا ۔ حضرت گنگوہی رحمۃ الله علیہ نے درس بخاری شریف میں فرمایا کہ قیامت کے دن جب جنت کیے گی کہ یا للّٰہ ابھی میرا پیٹ نہیں تجرا کچھ جنتی اور عطا فرمایئے تو اللّٰہ تعالیٰ ایک مخلوق پیدا کرکے اسے جنت میں داخل کردیں گے تو ایک طالب علم نے کہا کہ کاش میں وہی مخلوق ہو تا کہ بغیر نماز روزہ جنت میں پہنچ جاتا تو حضرت گنگوہی نے فرمایا کہ ارے بدھو بھلا ان کو جنت کا کیا مزہ آئے گا جنہوں نے نہ روزہ رکھا ، نہ نماز بڑھی نہ جہاد کیا ، نہ گناہوں ہے بیخے کا عم اٹھایا ، نہ خون قلب بہایا نہ خون قالب بہایا ، مزہ تو ان شاء اللہ تعالیٰ ہم لوگوں کو آئے گا جو تکلیفیں اُٹھا کر جنت میں پہنچیں كُ \_ اَللُّهُمَّ إِنَّا نَسْتَلُكَ الْحَنَّةَ وَ مَا قَرَّبَ إِلَيْهَا وَ نَعُوْذُ بِكَ مِنَ النَّارِ وَ مَا قَرَّبَ الْيُهَا \_

#### اے ز تو کس گشتہ جان ناکسال دست فضل تست درجاں ہارساں

آہ ہے مولانا روم ہیں کس پیارے عنوان سے دعا کررہے ہیں کہ اے اللہ بہت سے بندے نالائق تھے آپ کے کرم سے لائق ہوگئے۔ آپ کی مہربانی کا ہاتھ جانوں کے اندر پوشیدہ ہے بس آپ نے ارادہ

کیا اور نالا کُق اوا کیونکہ آپ کے ارادہ پر مراد کا تخلف محال ہے۔ جود می جوید گدایان و ضعاف جمچو خوبال آئینہ جویند صاف

اللہ تعالیٰ کا جود و کرم اپنے کمزوروں ، فقیروں اور بے نواؤں کو خود حلاش کرتا ہے جیسے حسین صاف آئینہ حلاش کرتے ہیں کہ جاری شکل اور ناک نقشہ صحیح نظر آئے ای طرح اللہ تعالیٰ کا جود و کرم بھی غریوں کو فقیروں کو حاجت مندوں کو حلاش کرتا ہے۔ جارے فقر و سکنت کے آئینہ میں ان کے جود و کرم کا مشاہدہ ہوتا ہے ۔ہم اللہ کے بھکاری تو بن جائیں اللہ تعالیٰ تو خود ہم کو اپنا بنانا چاہتے ہیں ۔ ان کی رحمت تو خود ہماری منتظر ہے۔

گر مگرید ور بنالد زار زار او نخوامد شد مسلمال موش دار

اگر نفس زار و قطار روئے اور فریاد کرے تو بھی اس کی شرارت ے مطمئن نه رہنا ، اس سے ہوشیار رہنا ، یه ظالم پورا فرمال بردار نہیں ہوتا ذراسی دیر میں بدمعاشیاں شروع کردیتا ہے۔ اس لئے اس کی نگام تھنچ رکھنا ورنہ یہ نافرمانی کی سابقہ رفتار پر آجائے گا۔

### ہر ولی را نوح تحشی باں شناس صحبت ایں خلق را طوفاں شناس

مولانا فرماتے ہیں کہ اولیاء اللہ کو حضرت نوح علیہ السلام کا نائب سمجھو۔اگر تمہیں طوفان سے بچنا ہے تو ان کی کشتی میں بیٹھنا اپنی سعادت اور حفاظت سمجھو۔ گناوق کے ساتھ اختلاط اور رات دن کناوق میں رہنا بھی سیلب اور طوفان ہے کہ ای سے بندہ گنہگار ہوجاتا ہے کیونکہ غافلین کے ساتھ رہنے سے غفلت پیدا ہوتی ہے اس لئے کے کونکہ غافلین کے ساتھ رہنے سے غفلت پیدا ہوتی ہے اس لئے کسی اللہ والے کی کشتی میں بیٹھ جاؤ یعنی ان کی صحبت اختیار کرو تو فستی و فیور کے سیلب سے نگا جاؤ گے۔

چوں شوی دور از حضور اولیاء در حقیقت گشت<sup>و</sup> دور از خدا

اس کے لئے کریم ہے ۔اس طرح شیخ بھی کریم ہے ، اس سے دور نہ رہو۔ اگر حسی قرب حاصل نہ ہوئے تو کم سے کم خط و کتابت سے تعلق رکھو۔

> طبع ناف آهویست این قوم را اندرون خون و اندرون شان مشکها

الله والوں کا مزاج مثل ہرن کے نافہ کے ہے کہ نافہ ہیں تمام خون ہجرا ہوا ہے اور ای کے بیج ہیں مُشک چھپا ہوا ہے۔ ای طرح الل الله کے لوازم بشریت سے دھوکہ نہ کھاؤ کہ ان کو بھی بول و براز کی حاجت ہوتی ہے ، وہ بھی کھانے پینے اور سونے کے مختاج ہیں ، بھی کھانے پینے اور سونے کے مختاج ہیں ، بھی کھانی آربی ہے بھی ناک کا بلغم صاف کررہے ہیں۔ لہذا ان کا خون اور بلغم مت دیکھو بلکہ ان کے اندر نسبت مع الله کا جو مشک چھپا ہوا ہے اس کی قدر کرو کہ اس کی قیمت زمین و آسان سورج و چاند اور بادشاہوں کے تخت و تاج بھی ادا نہیں کر سکتے۔

میں کہ اسرافیل وقت اند اولیاء مردہ را زیشاں حیات است ونما

اولیاء اللہ اپنے زمانہ کے اسرافیل ہوتے ہیں۔ جب اسرافیل علیہ السلام صور پھو تکمیں گے تو مُر دے زندہ ہوجائیں گے۔ ای طرح ان

کے ملفوظات سے مُر دہ دل زندہ ہوجاتے ہیں ، جن کے دل مُر دہ ہیں اللہ والوں کی صحبت سے وہ حیات پاتے ہیں اور "نما" معنی میں ارتقا کے ہے بعنی ان کی صحبت عطائے نبعت بقائے نبعت ارتقائے نبعت کا ذریعہ ہے اور فرمایا کہ اللہ والوں کے بارے میں تعجب مت کرد کہ دہ دنیا میں رہے ہوئے کیے ہر وقت باضدا رہتے ہیں ؟ اس کا جواب دیتے ہیں ۔

#### آل که بر افلاک رفتارش بود بر زمیں رفتن چه دشوارش بود

تم یہ تعجب کرتے ہو کہ دنیا میں رہتے ہوئے یہ کیے باخدا رہتے ہیں،
کیے ہر وقت نظر کی حفاظت کرتے ہیں اور ہر وقت کیے گناہ سے بچتے
ہیں اس کا یہ جواب ہے کہ جن کی رفتار افلاک پر ہے ان کو زمین پر چلنا کیا و شوار ہے ؟ یعنی اللہ والے جب آسانی اعمال یعنی اعمال صالحہ کی
ہرکت سے افلاک پر پہنچ گئے یعنی صاحب افلاک سے جن کو رابطہ و
تعلق نصیب ہوگیا تو ان کو ان زمینی اعمال سے بچنا کیا مشکل ہے جو
اس تعلق و رابطہ مع الحق کے لئے مضر ہیں۔

آں کہ واقف گشت بر اسرار ھو سر مخلو قاں چہ بود پیش او جن کو اللہ تعالیٰ کی معرفت کے رموز و اسرار سے آگاہی نصیب ہوگئی ان کے آگے مخلوق کے راز کیا حیثیت رکھتے ہیں۔

> سامیهٔ رهبر به است از ذکر حق یک قناعت بهتر از صدم طبق

شیخ کی صحبت کا سامیہ تمہاری تنہائی کے ذکر سے افضل ہے کیونکہ شیطان نے بھی اکیلے بردی عبادت کی تھی ، آسان پر کوئی جگه خالی نه تھی جہاں ظالم نے تجدہ نہ کیا ہو لیکن مر دود ہونے سے نہ ن کا سکا کیونکہ عبادت سے فنائیت کے بحائے اس کے اندر تکبر پیدا ہوگیا اور شخ کا سایہ تکبرے حفاظت کا ذریعہ ہے اور تکبر سے حفاظت مردودیت سے حفاظت کی ضانت ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کو تکبر سخت ناپیند ہے ۔ اہلیس تکبر ہی کی وجہ سے مر دود ہوا۔ اس لئے جب صحبت سیخ نصیب ہو تو اس وقت تنہائی میں بیٹھ کر ذکر نہ کرو اس سے بہتر ہے کہ تم شخ کے پاس بیٹے رہو کیونکہ ذکر سے بھی نشہ آئے گا اور تم اینے کو بایزید بسطامی اور بابا فریدالدین عطار سمجھنے لگو گے ، تکبر آجائے گا۔ شیخ کا سامیہ سمجنیں مقام فنا پر رکھے گا اور اللہ کو مقام فنا پسند ہے \_ ناز تقویٰ ہے تو اچھا ہے نیاز رندی جاہ زاہد سے تو اچھی مری رسوائی ہے

دوسرے مصرع میں مولانا فرماتے ہیں کہ سینکروں طبق سے ایک قاعت بہتر ہے۔ دیکھئے کیسی مثال دی کہ اگر تمہارے پاس سینکروں فتم کی بلیٹوں میں رکھی ہوں لیکن اگر قناعت نہیں ہے تو تم ہائے ہائے کرتے رہوگے اس لئے ان سینکروں طبق کے مقابلہ میں ایک قناعت اگر تمہارے پاس ہے تو وہ کافی ہے۔ مراد سے مقابلہ میں ایک قناعت اگر تمہارے پاس ہے تو وہ کافی ہے۔ مراد سے کہ کثرت عبادت کے ناز سے بہتر ہے کہ شیخ کی صحبت سے تمہارے اندر ایک شکتگی آجائے جو ہزار عبادت سے افضل ہے۔

پیر باشد نرد بانے آساں تیر براں از کہ گردد از کماں

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ پیر آسان کی سیر ھی ہے۔ کیا تیر بغیر
کمان کے اُڑ سکتا ہے ؟ تیر چاہے دی لاکھ روپے کا ہو چاہے سونے ،
چاندی اور جواہرات کا ہو زمین ہی پر پڑا رہے گا جب تک کمان میں نہیں آئے گا۔ شخ کمان ہوتا ہے۔ اگر شخ سے تعلق نہیں ہے تو تم علم و فضل کے باوجود زمین ہی پر دھرے رہوگے ، کبھی اللہ تک نہیں بین پہنچ سےتے۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ ہمیں اصلاح کی ضرورت نہیں بی آٹھ سال مدرسہ میں پڑھ لینا کافی ہے ، علم سے سب اصلاح ہوجاتی ہوجاتی ہے۔ اگر میہ بات صحیح ہے تو کیا مولانا رشید احمد صاحب گنگوہی ، مولانا تا شرف علی صاحب تھانوی رحمۃ اللہ علیہم کے یاں تاسم نانوتوی ، مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رحمۃ اللہ علیہم کے یاں

علم كم تحاجو ان حضرات نے ايك غير عالم كى غلامى اختيار كى - بس حب جاہ مانع ہے ، علم كا پندار كسى كو اپنا برا نہيں بنانے ديتا ليكن آه ايسے لوگوں كو الله كى محبت كى جوا بھى نہيں لگتى اور اپنے بندار خود يرسى سے جميشہ مثل تير بے كمان زمين ہى پر پڑے دہتے ہيں -

چوں گزیدی پیر نازک دل مباش ست ریزندہ چو آب و گل مباش

جب تم نے پیر بنا لیا تو اب نازک دل نہ رہو کہ ذرا سا پیر نے ڈانٹ دیا تو دل میں کینہ پیدا ہو گیا اور کیچڑ کی طرح زمین پر نہ پڑے رہو بلکہ اللہ کی راہ میں سرگرم رہو۔

> کار مردال روشنی و گرمی است کار دونال حیله و بے شرمی است

مردان خدا کا کام سرگرم عمل رہنا ہے کہ وہ اللہ کی مرضیات پر چلنے اور غیر مرضیات سے بچنے میں جان کی بازی لگا دیتے ہیں۔ اس میں وہ خود بھی سر گرم ہیں اور دوسروں کے لئے بھی روشنی ہدایت اور سرگرئ عمل کا ذریعہ ہیں اور کمینے لوگوں کا کام حیلہ و بہانہ بازی ہے کہ صاحب آج کل کے معاشرہ میں کیسے نگاہ بچائیں ، سود سے کیسے بچیں ، کیسے شرعی پردہ کری وغیرہ جب کہ ای معاشرہ میں اہل اللہ عمل کرکے دکھا رہے ہیں۔

## مجلس درس مثّنوی

۲۷ شعبان المعظم ۱۸ میلاه مطابق ۲۸ د تمبر ۱<u>۹۹۵</u> بروز اتوار بعد فجر بمقام خانقاه امدادیه اشرفیه گلشن اقبال بلاک ۲ کراچی

> پیش نور آفتاب خوش مساغ رهنمائی جستن از شمع و چراغ

ار شاہ فر ھاجا گھ ساغ معنی رفار کے ہیں اور اقاب کی لفت کی ترکیب شاید آپ مجھ سے بی سنیں گے کہ آفاب دراصل آفت آب ہے لیعنی پانی کے لئے آفت کیونکہ پانی کو خشک کردیتا ہے۔ اللہ کے ہوتے ہوئے غیراللہ سے دل لگانے والوں کی مثال مولانا رومی دے رہے ہیں کہ جس طرح بارہ بجے دن کے جبکہ آفاب اپنی خوش رفاری کے عروج پر ہو اور سارے عالم کو آب و تاب دے رہا ہو اور سارا عالم اس کے فور سے چمک رہا ہواس وقت تاب دے رہا ہو اور سارا عالم اس کے فور سے چمک رہا ہواس وقت بس طرح موم بتی یا چراغ سے روشنی حاصل کرنا جماقت ، ناوانی ، فاشکری اور ظلم ہے اس طرح مولی کے ہوتے ہوئے لیلاؤں سے دل ناشکری اور ظلم ہے اس طرح مولی کے ہوتے ہوئے لیلاؤں سے دل ناشکری اور ظلم ہے اس طرح مولی کے ہوتے ہوئے لیلاؤں سے دل ناشکری اور ظلم ہے اس طرح مولی کے ہوتے ہوئے لیلاؤں سے دل ناشکری اور ظلم ہے اس طرح مولی کے ہوتے ہوئے لیلاؤں کرنا انتہائی

دناء ت طبع ، كمينه بن اور ظلم ب- اى كئ

﴿ لَا إِلَّهُ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِيْنَ ﴾

کا عاشقانہ ترجمہ یہ کرتا ہوں کہ اے اللہ نہیں ہے کوئی محبوب سوائے آپ کے کیونکہ آپ ہے عیب ہیں ، تمام عیوب سے پاک ہیں اور ہم انتہائی ظالم ہیں کہ آپ جیسے پاک محبوب حقیق کے ہوتے ہوئے عیب دار ، ناپاک اور گلنے سڑنے والی لاشوں سے دل لگارہ ہیں ، ناپاکوں اور عیب داروں کو محبوب بنارہ ہیں ہے

بے گماں ترک ادب باشد زما کفر نعمت باشد و فعل هویٰ

مولانا فرماتے ہیں کہ سورج کے ہوتے ہوئے موم بتی اور چراخ سے روشنی حاصل کرنے والا انتہائی ہے ادب ہے ۔ یعنی اللہ کے ہوتے ہوئے غیر اللہ پر فریفتہ ہونا، فانی حسن کو دکھے کر اللہ کو بجول جانا ہے ہماری طرف ہے ترک ادب اور اللہ تعالیٰ کے ساتھے ناشکری ، کفر نعمت ہماری طرف ہے ترک ادب اور اللہ تعالیٰ کے ساتھے ناشکری ، کفر نعمت اور فعل صویٰ یعنی نفس کی خباشت ہے کیونکہ عالم کا ذرّہ ذرّہ اللہ کی نشانی اور ان کے جمال غیر فانی کا مظہر ہے ۔ پس کتنا بڑا احمق اور کتنا بڑا ناشکرا ہے وہ شخص کہ سورج کے ہوتے ہوئے موم بتی جلارہا ہے مولیٰ جو ساری کا نئات کی لیلاؤں کو نمک دیتا ہے ، حسن کی بھیک دیتا مولیٰ جو ساری کا نئات کی لیلاؤں کو نمک دیتا ہے ، حسن کی بھیک دیتا

ہ ، پھر قبروں میں گلا سڑا کر ان کو خاک کردیتا ہے،ایے مولائے
پاک کے ہوتے ہوئے تم کہاں جاتے ہو۔اگر ان حینوں سے دل لگانے
میں کوئی بھلائی ہوتی تو خدا منع نہ کرتا۔ بتایئے کوئی ابا اپنے بچوں کو
مفید چیز سے منع کرے گا؟ تو رہائی بندوں کو مفید چیز سے کیسے منع
کرے گا۔ اگر یہ فعل اچھا ہوتا تو خدا پھر نہ برساتا۔ میرا ایک شعر
ہے جو علماء و مدرسین کے لئے بہت ضروری ہے ۔

بچو گندے عمل سے امر دوں سے دور ہو جاؤ اگر بیہ فعل احیما تھا خدا پھر نہ برساتا

پس مولانا فرماتے ہیں کہ اللہ کو چھوڑ کر مرنے والی شکلوں پر مرنا اور اللہ کو ناراض کرنا انتہائی ناشکری ، نفس پرستی اور ظلم ہے جیسے آفتاب سامنے ہو اور کوئی چراغ پر فرایفتہ ہورہا ہو۔

گر خفاشے رفت در کو ر و کبود باز سلطال دیدہ را بارے چہ بود

ار شاھ فر داہا گھ مولانا روی کی قبر کو اللہ تعالی نور سے بھردے ، فرماتے ہیں کہ چگادڑ جو اند جرول میں لئکا رہتا ہے اگر وہ اند جرے میں جاکر پیٹاب چوس رہا ہے اور پائخانہ چاٹ رہا ہے تو ہم کو کوئی تعجب نہیں چونکہ اس کی خصلت ہی خراب ہے ۔ یہ سورج کا دغمن ہے۔ آتاب دشمنی کی اس کو یہ سزا دی گئی ہے کہ اند جرول میں

اُلٹا لٹکا ہوا ہے اور جس منہ سے کھاتا ہے ای منہ سے ہگتا ہے اگر اس سے یہ کمینی حرکتیں ہوتی ہیں تو کوئی تعجب کی بات نہیں لیکن \_

باز سلطال ویدہ را بارے چہ بود

وہ بازشاہی جس نے بادشاہ کو دیکھا ہو، سلطاں دیدہ آئیس رکھتا ہو، ہر وقت بادشاہ کی کلائی پر رہتا ہو اس ظالم کو کیا ہو گیا ہے کہ وہ بھی جیگادڑ کی طرح گندی نالیوں میں غلاظت جاٹ رہا ہے یعنی جو صخص الله والول کی صحبت میں رہتا ہے ، الله الله کرتا ہے ، جس کی جان نے اللہ کے قرب کا مزہ چکھ لیا اس کو کیا ہوا ہے کہ اللہ تعالی کو جھوڑ کر عور توں کو گھور رہا ہے ، لڑکوں کو گھور رہا ہے ، آفتاب کے ہوتے ہوئے چراغوں پر فریفتہ ہورہا ہے ،غیر اللہ سے دل لگا کر اللہ کو ناراض کررہا ہے۔ یہ مرض اتنا عام ہے کہ کوئی گاؤں اور کوئی شہر نہیں بچا، تعلیم یافته ہو یا جاہل ، جوان ہو کہ بوڑھا سب اس میں مبتلا ہیں الاماشاء الله يهال تك كه بعض مولوى جوان لركيول كو في يرده قرآن یاک پڑھاتے ہیں اور مسجھتے ہیں کہ ہم بڑے نواب کا کام کررہ ہیں۔ فرانس میں ایک لڑکی نے کہا کہ مولانا آپ سے جو ہم کو دیکھ رہے میں اور یَنعُضُوا مِنْ اَبْصَارِهِمْ کی تفییر سارے میں آپ کو شرم نہیں آتی ۔ اگر آپ کو پڑھانا ہے تو بردہ اٹکائے اور پڑھائے۔ یہ لعنتی بیاری ہے۔ اللہ کے نام پر اختر فریاد کرتا ہے کہ اس مرض سے بچو ، اس

فعل ہے ہم سب توبہ کریں کیو کلہ سرور عالم علیہ نے لعنت فرمائی ہو اس فحص پر جو دوسروں کی بہو بیٹی کو دیکھتا ہے لغن اللّٰه النّاظِئر واللّٰه اللّٰه اللّٰاظِئر واللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه الله على قاری والمنظور الله علیہ نے اس حدیث کی شرح بیں لکھا ہے کہ متعلقات نظر کو حضور صلی الله علیہ وسلم نے نہیں بیان فرمایا تاکہ ہر نظر جو حرام ہو اس میں داخل ہو جائے ۔ یہ کلام نبوت کی بلاغت ہے۔ مولانا نے کیا عمدہ بات فرمائی کہ اگر خفاش خصلت خدا سے غافل اور نافرمان لوگ ایس گری ہوئی حرکتیں کرتے ہیں تو تعجب کی بات نہیں لیکن سالکین عمدہ بات نہیں لیکن سالکین علی میں بتلا ہوکر الله سے دوری کے عذاب میں بتلا نہ ہوں ۔اس لئے میں بتلا ہوکر اللّٰہ سے دوری کے عذاب میں بتلا نہ ہوں ۔اس لئے مولانا دعا فرماتے ہیں ۔

#### یار شب را روز مهجوری مده جان قربت دیده را دوری مده

اے خدا جس کو آپ نے راتوں میں اپنا دوست بنالیا یعنی رات میں توفیقِ عبادت دی اس کو جدائی کا دن نہ دکھائے۔ جس جان نے آپ کے قرب کا مزہ چکھ لیا ااس کو گناہوں میں ابتلاء سے دوری کا عذاب نہ دیجئے ۔ کیسی درد بھری دعا ہے یہ ۔ اپنے رات کے دوست کو جدائی کا دن نہ دکھائے یعنی ہر گناہ سے اس کی حفاظت فرمائے اور جس ے خطا ہوجائے تو توفیقِ توبہ نہایت اعلیٰ مقام سے عطا فرمائے۔اپنے آنسوؤں میں خون دل کو باہم کرنے کی اسے توفیق دیجئے تاکہ وہ جان جو گناہ کرکے آپ سے دوری کے عذاب میں مبتلا ہو گئی تھی دوبارہ آپ کے قرب کا مزہ چکھ لے جیسے مچھلی پانی سے دور ہوکر بے چین ہو گئی تھی دوبارہ یانی کو یاکر چین یا جائے۔

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ جس طرح جیگادڑ کو آفتاب دھنمنی کی تکوینا یہ سزا دی گئی ہے کہ وہ اندھیروں میں الٹا لٹکا ہوا ہے اور جس منہ سے کھاتا ہے اس منہ سے ہگتا ہے اس کا امپورٹ اور ایکسپورٹ آفس ایک ہی ہے اس طرح جو لوگ اہل اللہ سے دشمنی رکھتے ہیں اور ان کی غیبتیں کرتے ہیں یہ بھی مثل حیگادڑ کے جہالت اور قہر و عذاب ك اندهيرول مين النه كلك ہوئے بين - جس منه سے يه الله كا نام لیتے ہیں ای منہ سے اہل اللہ کی غیبت اور دشنام طرازی کی غلاظت نکالتے ہیں ایسے لوگوں کے لئے مولانا رومی نے ایک اور تمثیل پیش کی ہے۔ایک وریائی جانور جو وریا اور سمندر میں رہنا ہے اس کو وریائی گاؤ کتے ہیں۔ اس کے سینہ میں ایک نہایت قیمتی موتی ہوتا ہے۔ رات کو دریا کے کنارے جنگل میں وہ دریائی گاؤ اپنے منہ سے اس موتی کو نکال کر زمین پر رکھتا ہے اور اس کی روشنی میں سنبل و سوسن و ریحان وغیرہ خو شبودار پھول اور نباتات چرتا ہے اس کئے اس کا یاخانہ مشک و عنبر کی طرح خو شبودار ہو تا ہے۔اس مثال سے مولانا ایک نہایت فیمتی مضمون

بیان فرماتے ہیں کہ جس طرح اس دریائی گاؤ کی خوشبودار غذا کھانے سے خوشبو ہی پیدا ہوتی ہے اسی طرح \_

### ہر کہ باشد قوت او نور جلال چوں نہ زائدازلبش سحر حلال

وہ شخص جس کی غذا نور جلال لیعنی ذکر و طاعت ہو گی اسکے ہو نٹوں ہے سحر طال لیعنی کلام موثر کیوں نہ پیدا ہوگا ۔ تاجر لوگ اس موتی کی تلاش میں منکوں میں مٹی، گوبر بھوسہ وغیرہ لے کر در ختوں پر تیار بیٹھے رہتے ہیں ۔ جب وہ دریائی گاؤ سمندر کے کنارے اپنا موتی اُگل کر ج نے کے لئے کچھ دور نکل جاتا ہے تو درخت کے ادیر سے تاجر لوگ اس موتی یر مٹی وغیرہ ڈال دیتے ہیں جس سے اندھرا ہوجاتا ہے۔ اس اند حیرے سے تھبرا کر وہ دریائی گاؤ بار بار موتی کی طرف آتا ہے کیکن کیچڑ کو دیکھ کر مایوس ہو کر بھاگ جاتا ہے اس کی نگاہ کیچڑ کے اندر چھے ہوئے موتی کو دیکھنے سے قاصر ہوتی ہے۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اس جانور کی طرح ابلیس ملعون نے حضرت آدم علیہ السلام کے صرف خاکی یلے کو دیکھا اور تکبر سے سجدہ تعظیمی سے انکار کیا اور حکم خداوندی پر اعتراض کیا کہ میں ناری ہول اور سے خاکی ہے اور کرؤ نار چونکہ خاک سے اوپر ہے اس لئے آگ خاک سے افضل ہے اور تکبر کے سبب ہمیشہ کیلئے مردود ہو گیااور ہد بخت کو بیہ نظر نہ آیا کہ حضرت

آدم علیہ السلام کے جسد خاک کے اندر خلافت الہیہ کا موتی چھپا ہوا ے۔

مولانا روی فرماتے ہیں کہ ای طرح بہت سے احمق بے وقوف اور جانور فتم کے لوگ اللہ والوں کے جسم کے اندر قلب میں ولایت اور نسبت مع اللہ کا جو موتی چھپا ہوتا ہے اس کو دیکھنے سے قاصر ہوتے ہیں اور ان کی مٹی کود کھے کر کہتے ہیں کہ جیسے ہم ہیں ویسے ہی یہ بھی ہیں ہے

> گفت اینک ما بشر ایثال بشر ما وایثال بسته خوابیم و خور

ہم بھی انسان ، یہ بھی انسان جس طرح ہم غذا اور نیند کے مختاج ہیں ۔ ہماری بھی ایک ناک ہے اور ان کی بھی ایک ناک ہے اور ان کی بھی ایک ناک ہے اور ان کی بھی ایک ناک ہے ، جیسے دوکان ہمارے ہیں ویسے ہی ان کے بھی ہیں لہذا ان کو خاطر میں نہیں لاتے ۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اس بد گمانی اور بسیرت کے اندھے بن سے بہت سے لوگوں نے انبیاء کی ہمسری کا دعویٰ کردیا ہے

بمسری با انبیاء برداشتند اولیا را بمچو خود پنداشتند انبوں نے مجھی انبیاء کے ساتھ برابری کا دعویٰ کردیا اور مجھی اولیاء کو اپنے برابر سمجھ لیا۔ گر میہ اس کے ایک مطرح سے ہیں جس کے اندر عقل نہیں تھی کہ وہ مٹی کے باطن میں چھے ہوئے فیمتی موتی کا پید کرلے ہے

اشقیا را دیدهٔ بینا نبود نیک و بد در دیده شال بکسال نمود

بد بخت لوگ چیتم بصیرت ہے محروم تھے اس لئے نیک و بد ان کو ایک جسے نظر آئے اور وہ اہل اللہ کے باطن میں پوشیدہ نور نبوت ، نور ولایت اور نور نسبت کا موتی نه دیکھ شکے۔ لبذا مولانا رومی نصیحت فرماتے ہیں کہ اے لوگو تم جانوروں کی طرح اللہ والوں کا خالی جسم مت دیکھو بلکہ ان کے جسم میں جو قلب ہے اور قلب میں نسبت مع الله كا جو موتى ہے اس ير نظر ركھو جس كى قيت زمين و آسان بھى ادا نبیں کر سکتے ، سورج و حاند بھی ادا نبیں کر سکتے ، سلاطین کے تخت و تاج بھی ادا شبیں کر سکتے، یلاؤ اور بریانی کی لذتیں بھی ادا شبیں کر سکتیں ، مجانین عالم کی عشقیات اور لیلائے کا ٹنات کے نمکیات بھی ادا نبیں کر کتے کیونکہ وہ لا مثل لہ ہے ، اللہ ب مثل ہے لبذا ان کے نور نسبت کے حاملین بھی بے مثل میں ۔ مولانا فرماتے میں کہ اس انمول موتی ہے تم جانوروں کی طرح محروم نہ ہوجاؤ ورنہ کھر تم اللہ

کے نور کی غذا ہے محروم ہوکر ہجوکے مرجاؤگے بیعنی تمہاری روحانی موت واقع ہوجائے گی۔اہل اللہ سے بدگمانی کرنا محروی و شقاوت کا دروازہ ہے ، جب عام مسلمانوں سے حسن ظن کا تکم ہے تو خاصان خدا جو نفس کی آلائشوں سے پاک ہوگئے اور اللہ پر اپنی فداکاریوں جانبازیوں اور جال نثاریوں سے اللہ کے پیارے ہوگئے ان سے بدگمانی کرنا کس قدر جرم عظیم اور موجب غضب اللی ہوگا۔ اس لئے مولانا فرماتے ہیں ہ

### متہم تم کن بہ دز دی شاہ را عیب تم گو بندۂ اللہ را

خاصان خدا پر عیب گوئی نہ کرو۔ میرے شیخ شاہ عبدالغنی صاحب رحمة اللہ علیہ نے فرمایا تھا کہ فاری میں کم مطلق نفی کے لئے آتا ہے قلت اور کی کے لئے نہیں۔ لہذا اپنے عیب کو زیادہ اہمیت دو اپنے گناہ کو جو یقینی درجے میں داخل ہے اس کی فکر کرو، خود کو ملامت کرو استغفار و توبہ کرو دوسرے کے عیب پر نظر پڑجائے تو یہی گمان رکھو کہ اس کی توبہ کاری توبہ سے افضل ہوگی ، اور اس کا قرب ہمارے قرب سے اعلیٰ ہوگا۔ شیخ سعدی شیر ازی کے پیر و مرشد حضرت شیخ شہاب الدین سمجھو سمبر وردی رحمة اللہ علیہ نے ان کو دو تھیجت کی تھی کہ کسی پر بری نظر مت ڈالو اور اس کو گوئرا نہ سمجھو مت ڈالو اور اسنے کو احجما نہ سمجھو اور اسنے کو احجما نہ سمجھو

### کیے آل کہ برغیر بدبیں مباش دویم آل کہ برخولیش خود بیں مباش

کیا عمدہ تفیحت ہے سبحان اللہ ارے اپنی فکر کرو کہ قیامت کے دن کیا ہوگا۔ حضرت تحکیم الامت تفانوی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا تفاکہ اپنے گناہوں کو کوڑھ سمجھو اور دوسرے کے گناہوں کو زکام سمجھو ۔اپنے گناہوں کو پچانسی کا مقدمہ سمجھو اور دوسروں کے گناہوں کو میونسپلی کا جالان سمجھو۔ اگر کوئی پولیس والا کسی پر میونسپلی کا جالان کررہا ہے تو کیا اس بروہ ہخص بنے گا جس پر پھانسی کا مقدمہ قائم ہے؟ لہذا یہاں پر میرا ایک شعر سنتے گا جس پر پھانسی کا مقدمہ قائم ہے؟ لہذا یہاں پر میرا ایک شعر سنتے ۔

نامناسب ہے اے دل نادال اک جذامی بنے زکامی پر

اگر ایک کوڑھ والا مریض زکام والے مریض پر ہنس رہا ہے کہ آبا چھینکیں آرہی ہیں تو لوگ کہیں گے کہ ارے احمق اپنے کوڑھ کی فکر کرکہ تیرے کوڑھ کا تو کوئی علاج ہی نہیں ہے سراہ ہے سر سے پیر تک اور کسی کو زکام میں دکھے لیا تو ہنس رہا ہے ۔ ایک مراقبہ اور سنے۔ایک بادشاہ کا لڑکا ہے ، گڑ میں گرگیا اور سب پیشاب پاخانہ اس کے لگ گیا بعد میں بادشاہ نے پولیس بھیج کرکے اس کو نکاواکر نہلا وھلا کر شاہی لباس پہنا کر عطرہ غیرہ لگا کر اس کو بیار کیا اور سمجھایا کہ وھلا کر شاہی لباس پہنا کر عطرہ غیرہ لگا کر اس کو بیار کیا اور سمجھایا کہ

بیٹا اس طرح سے نہیں چلا کرتے لیکن جن لوگوں نے اس کو دیکھا تھا گٹر میں گرے ہوئے وہ ابھی تک اس کا نداق اڑارہ ہیں اور وہ شاہی لباس میں بادشاہ کے قریب بیٹھا ہوا ہے ۔ اب اگر کوئی اس شہرادہ کو برا کہے گا تو بادشاہ اس کی کھال کھنچوادے گا۔ پس ای پر اللہ تعالیٰ کے غضب کو قیاس کرلیجئے کہ اپنے اولیاء کی غیبت اللہ کو کس قدر ناپندہوگی۔ حدیث قدی میں حق تعالیٰ کا اعلان ہے کہ

مَنْ اذي لِيْ وَلِيَّ فَقَدْ اذَّنْتُهُ لِلْحَرْبِ

جو میرے ولی کو ایذا پہنچائے میرا اس سے اعلان جنگ ہے۔ علاء نے
کھا ہے کہ یہ گناہ ایبا ہے جس پر سوء خاتمہ کا اندیشہ ہے۔ مثل مشہور
ہے کہ ہاتھی کو چھیڑردو لیکن ہاتھی کے بچہ کو نہ چھیڑو ورنہ ہاتھی ضرور
انقام لے گا۔ اللہ تعالی کی ذات تاثر سے پاک ہے ، کفر و سرکشی پر
بھی دنیا میں انقام نہیں لیتے ورنہ کسی کافر کو ایک گھونٹ پانی نہ ماتا
لیکن اپنے پیاروں کی ایذا رسانی پر انتہائی غضب تاک ہوتے ہیں ۔
مولانا رومی فرماتے ہیں \_

ہیج قومے را خدا رسوا نہ کرد تا دل صاحبدلے نامش بہ درد

سسی قوم کو اللہ تعالیٰ نے رسوا نہیں کیا جب تک اس نے کسی اللہ والے کو نہیں ستایا۔ اللہ تعالیٰ این پیاروں کی ایذارسانی سے ہم سب کو اپنی پناہ میں رکھیں ۔

## مجلس درس مثنوی

۲۸ شعبان المعظم ۱۸ میلاه مطابق ۲۹ د تمبر ۱۹۹۵، بروز دوشنبه بعد نماز فجر سازهے سات بج برتمام خافتاه الدادیه اشرفیه گلشن اقبال بلاک ۲ کراپی

> اے عظیم از ما گناہان عظیم تو توانی عفو کردن در حریم

ار دائدان فرد المراب الله مولانا روی بارگاہ خداوندی میں عرض کرتے ہیں کہ اے عظیم الثان مالک ہمارے بڑے بڑے گناہ آپ کی غیر متنائی عظمتوں کے سامنے کچھ نہیں ہیں۔ محترم مقام کی وجہ سے کما و کیفا حرم کا گناہ جرم عظیم ہے لیکن اے اللہ اگر ہم سے کعبہ کے اندر بھی گناہ ہوجائے تو اس کو معاف کرنا آپ کو کچھ مشکل نہیں ہے کیونکہ ہمارے گناہ کتنے ہی بڑے ہوں لیکن آپ کی رحمت نہیں ہے کیونکہ ہمارے گناہ کتنے ہی بڑے ہوں لیکن آپ کی رحمت غیر محدود سے بڑے نہیں ہو گئے۔ اس کی مثال ایک ہے جیے ایک چیونی ہا تھی کے پاؤں میں لیٹ کر رو رہی ہو کہ حضور میں نے آپ کو ہنی بہت تکلیف پہنچائی ، میں نے آپ کے پاؤں کو کاٹ لیا تو ہا تھی کو ہنی آپ کی آپ کا ایک کے دو احساس بھی نہیں ہوا کہ تو نے کب کانا۔

جو نبت چیونی کو ایک ہاتھی کے ساتھ ہے اللہ کی رحت کے سامنے ہمارے گناہوں کی اتنی بھی نسبت نہیں کیونکہ ان کی رحمت غیر محدود ے اور ہمارے گناہ کثیر سہی لیکن محدود ہیں لبذا کثیر محدود اپنی کثرت كے باوجود غير محدود كے سامنے اقليت ميں ہوتا ہے دوسرے يدك اے اللہ جارے گناہوں سے آپ کو کوئی نقصان نہیں پہنچا ، جارے گناہوں سے ہمیں کو نقصان پہنچا ہے اس کئے ان گناہوں کو معاف کرنا جو آپ کو کچھ مضر نہیں آپ کے لئے کیا مشکل ہے۔ لہذا کتنا ہی بڑا گناہ ہو اللہ سے مایوس نہ ہو ، وہ بہت بڑا مالک ہے ، جاند سورج کا ، بے شار ستاروں کا ،نظام سنتسی اور نظام قمری کا مالک ہے ان کو ہمیں معاف کرنا کچھ مشکل نہیں ۔ میرا تو عقیدہ ہے کہ جس نے ایک بار بھی محبت سے اللہ کا نام لے لیا اللہ تعالیٰ اس کو جہنم میں سہیں ڈالیس گے وہ ایسے کریم ہیں جس کو ایک بار مقبول بناتے ہیں پھر اس کو بھی م دود نہیں کرتے ۔ حضرت حکیم الامت تخانوی رحمة الله علیه فرماتے ہں کہ جو تحض یوں کے کہ میرے گناہ تو اتنے بڑے ہیں ان کو اللہ کسے معاف کرے گا تو یہ مخص بظاہر بڑا متواضع نظر آتا ہے لیکن حقیقت میں انتہائی متکبر ہے کیونکہ اپنے گناہوں کو اللہ کی رحمت سے بروا مجھتا ہے۔

مولانا روی عرض کرتے ہیں کہ اے وہ ذات پاک جو بے مثل غیر محدود اور عظیم الثان ہے اور جس کی عظمت شان کے سامنے ہمارے گناہوں کی عظیم ترین کثرت کی نسبت اتنی بھی نہیں جو قطرہ کو سمندر سے اور ذرّہ کو صحر اسے ہے لبندا ہمارے بڑے سے بڑے گناہ کو ختی کہ کعبۃ المکرّمہ کے اندر بھی اگر ہم گناہ کبیرہ کے مرتکب ہوجائیں تو اس جرم عظیم کو معاف کرنا بھی آپ کے لئے کچھ مشکل نہیں ۔ پس اے اللہ ہمیں معاف فرماد بیجئے ۔

منگر اندر زشتی و مکرو ہیم کہ زیر زہرے چو مارے کو ہیم

ار دائے فرات ہیں المکروہ هو صد المحبوب کروہ محبوب کی ضد ہے البذا جو کروہ کام المکروہ هو ضد المحبوب کروہ محبوب کی ضد ہے البذا جو کروہ کام کرے گا وہ اللہ کا محبوب کیے ہوگا۔ مولانا رومی دعا کرتے ہیں کہ اے خدا میری نالا تقیوں ، پُرائیوں ، نالپندیدہ باتوں لیعنی رذائل باطنیہ کی طرف نظر نہ فرمائے کیونکہ میں مثل پہاڑی سانپ کے زہریلا ہوں لیعنی گناہوں اور نافرمانیوں کے زہر لیے ماڈے میرے اندر مجرے ہوئے ہیں کہ اگر کوئی مانع نہ ہو اور آپ کا فضل نہ ہو تو میرا نفس کوئی گناہ نہ چھوڑے بس آپ ہی کی توفیق ہے ہوا ہوں۔ اور توفیق کی کیا تحریف ہے ۔

(۱) تَوْجِيْهُ الْأَسْبَابِ نَحْوَ الْمَطْلُوبِ الْخَيْرِ فِيرِ كَ اسبِ مامِنَ آجَاكِمِ لَهِ (۱) تَوْجِيْهُ الأَسْبَالِ طَرِيْقِ النَّمْرُ فَيْرِ كَ رائِ آسان

ہو جائیں اور شر کے رائے مسدود ہو جائیں۔

(٣) خَلَقُ الْقُدْرَةِ عَلَى الطَّاعَةِ طاعت اور فرمانبرداری کی قوت پیدا ہوجائے۔ یہ شرح تہذیب کی عبارت ہے۔

نفس نافرمانی ہے نکے نہیں سکتا جب تک یہ توفیق اسے حاصل نہ ہو کیونکہ نفس امارہ بالسوء ہے لعنی کثیر الامر بالسوء ہے ، گناہوں کا بہت زیادہ تھکم کرنے والا ، بُرائیوں پر انتہائی حریص ہے ۔ علامہ آلوسی رحمة الله عليه نے روح المعانی میں نفس کی یہ تعریف کی ہے النَّفْسُ كُلُّهَا ظُلْمَةٌ وَ سِرَاجُهَا التَّوْفِيْقُ نَفْس سرايا ظلمت ب اور اس كا چراغ توفیق ہے۔ جب توفیق نصیب ہوجاتی ہے تو یہ روشن ہوجاتا ہے اور م قاۃ میں نفس کی بہ تعریف کی گئی ہے آلحَسَدُ کَثِیْفٌ وَالرُّوْ حُ لَطِیْفٌ وَالنَّفْسُ بَيْنَهُمَا مُتُوَسِّطَةٌ جَم كَثيف ب، روح اطيف ب، اور نفس ان دونوں کے درمیان متوسط ہے ، اعمال صالحہ سے لطیف ہوجاتا ہے اور اعمال سیرے سے کثیف ہوجاتا ہے اور نفس کی جو تعریف حضرت حکیم الامت مجدد الهلت مولانا اشرف على صاحب تقانوي رحمة الله عليه نے کی سے نہایت عجیب و غریب اور جامع ہے ۔ حضرت فرماتے ہیں کہ نفس نام ہے مرغوبات طبعیہ غیر شرعیہ کا ،نفس کی وہ مرغوبات ، جن کی شریعت اجازت نه دیتی ہو یعنی نفس کی وہ پسندیدہ باتیں جن سے اللہ راضی نه ہو۔

نفس کی زشت خوئی تو لاً مَّـارَ ہُ بِالسُّــوْء سے منصوص ہے ، اپنی

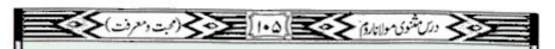
فطرت کے اعتبار سے یہ کثیر الامر بالسوء ہے ، نافرمانیوں کے زہر یلے مادّے اور گناہوں کے شدید نقاضے اس کے اندر ہیں اگر اِلا مَا رُجمَ رُبِی کا سایہ نہ ہو تو اس کے شر سے انسان نج نہیں اسکتا ای لئے اس شعر میں مولانا اللہ تعالیٰ سے اس کی زشت خوئی اور نقاضائے خبیشہ کو عرض کرکے در اصل اللہ تعالیٰ کے سایہ رحمت کی درخواست کر رہے ہیں کہ اپنی رحمت کی درخواست کر رہے ہیں کہ اپنی رحمت کی درخواست کر رہے ہیں کہ اپنی رحمت سے مجھے اس کے شر سے بچا لیجئے۔

در کمال زشتیم من منتهی لطف تو در فضل و در فن منتهی

اے اللہ میں بُرائیوں کے کمال میں انتہا کو پہنچا ہوا ہوں ، منتہی فی السوء ہوں ، بُرائیوں کے کمال میں مثال آپ ہوں اور آپ کا کرم مغفرت و معافی بخشش و در گذر میں کمال غیر محدود کا مقام رکھتا ہے۔

حاجت ایں منتہی زاں منتہی تو برآر اے غیرت سرو سہی

اے خدا میرا بید نفس جو بُرائیوں اور رذائل میں انتہا کو پہنچا ہوا ہے اس منتبی فی الرذائل کی اصلاح اپنے بے پایاں اور غیر متنابی لطف و کرم سے فرماد یجئے کہ آپ خالق سر و سہی ہیں جو حسن و دکشی میں ضرب المثل ہیں اخلاق رذیلہ کے سبب میرا نفس کریہہ المنظر ہے اس کو اخلاق حمیدہ سے آراستہ کر کے رشک سروسی بنا دیجئے۔



# مجلس درس مثنوی

۲۹ شعبان المعظم ۱۳۰ اه مطابق ۳۰ د تمبر ۱۹۹۸ بروز سه شنبه (مظل) بوقت ۲ بروز سه شنبه (مظل) بوقت ۲ بروز سه المرابی الثر فیه گلشن اقبال بلاک ۲ کراچی

اے محبّ عفو از ما عفو کن اے طبیب رنج ناسور کہن

ار شاہ فرداوندی میں عرض کرتے ہیں کہ اے معاف کرنے کو مجبوب رکھنے والے اللہ عرض کرتے ہیں کہ اے معاف کرنے کو مجبوب رکھنے والے اللہ میرے گناہوں کو معاف فرماد یجئے اور اے طبیب رذائل باطنیہ کے پُرانے ناسور کے میرے تمام امراض و رذائل باطنیہ کو شفاء دے دیجئے۔

مولانا كابيه شعر بخارى شريف كى ايك حديث سے مقتبس ، مستنير و مستفيد ہے۔ حضور صلى الله تعالى عليه و سلم ارشاد فرماتے ہيں: اللّهُمَّ إِنَّكَ عَفْرٌ نُهِجِبُّ الْعَفْرَ فَاعْفُ عَنَّى

بعض کتب احادیث میں عفو کے بعد کریم کا اضافہ ہے ۔ حضور

صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ اے اللہ آپ بہت معافی دینے والے ہیں۔ ملا علی قاری نے عَفُو کی شرح کی ہے گئیر العَفْوِ یعنی جو بہت زیادہ معاف کرنے والا ہو اور رحمۃ للعالمین صلی اللہ تعالیٰ علیہ و سلم نے ارحم الراحمین کے دریائے رحمت میں جوش دلانے کے لئے کریم کا اضافہ فرمایا تاکہ میری اُمّت کے نالا نقوں ، نا اہلوں ، گنہگاروں اور خطا کاروں کی بھی معافی ہوجائے اور اُمّت کا کوئی فرد ایسا نہ رہے جس کو معاف نہ کردیا جائے کیونکہ کریم وہ ہے جو اپنے کرم سے نالا نقوں کو بھی محروم نہ کرے اور ناقابلِ معافی کو معاف فرمادے۔ اور محد ثین نے کریم کے جار معافی بیان کئے ہیں :

(۱) اَلْمُتَفَطَّلُ عَلَيْنَا بِدُوْدِ الْإِسْتِحْقَاقِ وَالْمِنَّةِ كُرِيمُ وه ہے جو اپنے كرم سے نالا تقول كو بھى محروم نہ كرے ، جس كا حق نہ بنتا ہو اس كو بھى عطا فرمادے۔

(٢) الدُنفَظُ عُلِنَا بِدُونِ مَسْفَلَةٍ وَلا سُوالٍ جَو بغير سوال بغير ما تُلَكُ بوع جَم پر مهربانی کردے۔ بے شار نعمیں ایس بیں جو اللہ تعالی نے بغیر ما تُلَک عطا فرمائی ہیں جیسے ہمارا ایمان محض حق تعالی کا کرم ہے اس میں ہماری کسی محنت کا دخل نہیں ، عالم ارواح میں ہم بے زبان سے ، ہم نے سوال نہیں کیا تھا کہ اے اللہ ہمیں مسلمان کے گھر میں پیدا ہم کے لین بدون طلب اور بدون سوال مسلمان کے گھر میں پیدا کرکے گئی نیدا کرکے ایمان عطا فرمادیا اور مفت میں جنت کا فکٹ دے دیا۔ اس طرح ہر لمحد ایمان عطا فرمادیا اور مفت میں جنت کا فکٹ دے دیا۔ اس طرح ہر لمحد

بے شار افضال و عنایات بدون سوال عطا فرماتے ہیں۔

(٣) آلمُتَفَصَّلُ عَلَیْنَا فَوْق مَا نَتَمَنِّی بِهِ یعنی جو ہماری تمناؤں سے زیادہ دے دے بیسے ایک کریم سے کسی نے ایک بو تل شہد مانگا اس نے ایک مشک دے دیا۔ کسی نے کہا کہ اس نے تو ایک بو تل مانگا تھا آپ نے بوری مشک کیوں دی۔ کہا کہ اس نے مانگا اپنے ظرف کے مطابق نے بوری مشک کیوں دی۔ کہا کہ اس نے مانگا اپنے ظرف کے مطابق میں نے دیا اپنے ظرف کے مطابق میں نے دیا اپنے ظرف کے مطابق ۔ جب دنیاوی کریموں کا بیہ حال میں کے جن کو کرم کی ایک ذرہ بھیک مل گئی ہے تو اس کریم حقیق کے کے حرم کا کیا ٹھکانہ ہے

میرے کریم سے گر قطرہ کسی نے مانگا دریا بہادئے میں دُر بے بہا دے میں

(٣) الْمُتَفَضَّلُ عَلَيْنَا وَ لَا يَخَافُ نَفَادَ مَا عِنْدَهُ كُريم وہ ہے جو ہميں ب انتها عطا فرمادے اور اپنے فرانوں كے فتم ہونے كا جے انديشہ نہ ہو كيونكہ غير محدود فرانوں كا مالك ہے اور اپنے فرانوں سے بے نياز ہے، ہمارے لئے ہی وہ فرانے ہیں۔

تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ اے اللہ آپ بہت معافی دینے والے ہیں اور کریم بھی ہیں کہ نالا تقوں کو اور ناقابل معافی کو معاف ہی نہیں معافی کو معاف ہی نہیں فرماتے بلکہ اپنے بندوں کو معاف کرنا آپ کو نہایت محبوب ہے آئ

آنْتَ تُجِبُ ظُهُوْرَ صِفَةِ الْعَفُو عَلَىٰ عِبَادِكَ \_ تُجِبُ الْعَفُو كَي بِهِ شرح ملا علی قاری رحمة الله علیہ نے کیا عمدہ فرمائی کہ اینے بندوں پر اپنی مغفرت کی صفت ظاہر کرنا آپ کو نہایت محبوب ہے لینی اینے گنہ گار بندول کو معاف کرنے کا عمل آپ کو نہایت پیارا ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ اللہ تعالیٰ کے مزاج الوہیت اور مزاج ربوبیت کو كون بيجان سكتا ب لبذا اين أمنت كو معافى دلانے كے لئے آپ س کس عنوان سے حق تعالی کی ثنا فرمارہ ہیں کیونکہ نَنَاءُ الكريْم دُعَاءً كريم كى تعريف كرنا اس سے مانگنا ہے جيسے كسى كريم سے كہا جائے كه آپ کسی کو محروم نبیں کرتے تو اس کے معنی ہیں کہ ہمیں بھی عطا فرمادیں کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ سے اُمت کو معافی دلوانی تھی اس کئے آپ نے حق تعالیٰ کی صفت عفو کا واسطہ دیا کہ اے الله آپ بہت معاف کرنے والے ہیں اور معاف کرنے کے عمل کو آب خود محبوب رکھتے ہیں لہذا معاف کرنے کے عمل کو جاری کرنے کے لئے کوئی سبب ، کوئی تخنہ تو ہونا جائے لوگ بادشاہوں کے پاس جاتے ہیں تو شاہوں کے مزاج کے موافق تحائف لے کر جاتے ہیں۔ آپ تو بادشاہوں کے بادشاہ ہیں سلطان السلاطین ہیں ہم آپ کے مزاج کو کیے پیجان کتے تھے کہ ہم حادث آپ قدیم ہم فانی آپ لا فانی یہ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا احسان ہے کہ ہم کو بتا دیا کہ اللہ تعالیٰ کا محبوب عمل ہم پر جاری ہونے کا راستہ توبہ و ندامت ہے لہٰذا

ہم گنہگار اپنے گناہوں پر ندامت اور توبہ کی گفری کا تخفہ لے کر آپ کے پاس حاضر ہوئے ہیں اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سکھائی ہوئی درخواست کرتے ہیں کہ فاعف عنی ہم گنہگاروں کو معاف فرماکر اپنا مجبوب عمل ہم پر جاری کردیجئے ۔ آپ کا محبوب عمل ہوجائے گا اور ہمارا بیڑا پار ہوجائے گا لہٰذا سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے فاء تعقیبیہ لگا دی کہ اے اللہ معاف کرنے میں دیر نہ سیجئے ، جلد معاف کردیجئے کیونکہ معاف کردیجئے ۔

من گویم که طاعتم بپذیر قلم عفو بر گنامهم کش

میں یہ نہیں کہنا کہ آپ میری طاعتوں کو قبول فرمالیں کیونکہ میری کوئک میری کوئک میری کوئک میری کوئل طاعت قبولیت کے قابل نہیں ، بس یہ چاہتا ہوں کہ آپ میرے گناہوں پر قلم عفو پھیر دیں ، میرے جرائم کو محو فرمادیں۔

کیمیا داری که تبدیلش کنی گرچه جوئے خوں بود نیلش کنی

لوں شاہ فر ساویا کہ مولانا روی دعا کرتے ہیں کہ یا اللہ اگرچہ میرے باطن میں اخلاق رذیلہ کا دریائے خون بہہ رہا ہے یعنی میرے اعمال و اخلاق نہایت خراب ہیں لیکن آپ کی رحمت ایسا عجیب

کیمیا رکھتی ہے کہ آپ ہمارے اخلاق رذیلہ کے دریائے خون کو اخلاق حمیدہ کا دریائے نیل بنا سکتے ہیں یعنی ہماری سیئات کو حسنات سے اور ہمارے رذائل کو فضائل سے تبدیل کر سکتے ہیں ۔ اس مضمون پر احقر کے چند اشعار:

رہے وست کرم کی کیمیا تاثیر کیا کہے کی ذرّہ کو تیرا دم میں خورشید و قر کرنا جو تیری راہ میں روباہ خصلت سے ہیں پیماندہ کچھے مشکل نہیں ایسوں کو رشک شیر نر کرنا کچھے مشکل نہیں مسکیں کو سلطانِ جہاں کردے کچھے مشکل نہیں مسکیں کو سلطانِ جہاں کردے کرم سے اپنے اتخر کو ترا سمس و قر کرنا کی سے راستہ اپنے گناہوں کی تلافی کا تری سرکار میں بندوں کا ہردم چیٹم تر کرنا میں بندوں کا ہردم چیٹم تر کرنا

کیست ابدال؟ آل که او مبدل شود خمرش از تبدیل بردال خل شود

لار دشاہ فرد اوپا گاہ مولانا روی فرماتے ہیں کہ ابدال کون ہے ؟ جس کے اخلاق بدل جائیں ، جس کا ظاہر و باطن متبع سنت و شریعت ہوجائے اور جس کے اخلاق رذیلہ کی شراب اللہ کے فضل و مشیت سے اخلاق حمیدہ کے سرکہ سے تبدیل ہوجائے ۔ دنیوی شراب میں اگر سر کہ ڈال دیا جائے تو شراب سر کہ بن جاتی ہے ۔ جس کا چکھنا حرام تھا ، جس کو بی کر لوگ بدمست اور بدعقل ہوتے تھے اب سر کہ بن کر نغم الادام لینی بہترین سالن بن گئی جس کو کھا کر اب لوگ قوت اور صحت حاصل کرتے ہیں ای طرح جس کو اللہ تعالیٰ تبدیل کرنے کا فیصلہ فرماتے ہیں اس کی گناہوں کی بدمستیاں اور تقاضائے معصیت وغیرہ جملہ اخلاق رذیلہ اخلاق حمیدہ سے بدل جاتے ہیں ۔ کل تک جو اللہ سے غافل تھا اب ہمہ وقت اللہ کی یاد سے مست ہے اور ایک مخلوق اس سے اللہ کی محبت حاصل کرنے کو اس کے پیچھے بیجیے پھرتی ہے ، اس کی حیات باعث حیات دیگراں ہوتی ہے ۔ پس حقیقی ابدال وہی ہے جو بدل جائے جس کے ظاہر و باطن کو تعلق مع اللہ علیٰ سطح الولایة الصدیقیت تصیب ہوجائے ۔ اس کی ولیل اس کے زبانی دعوے نہیں بلکہ اس کی استقامت علی التویٰ ہوگی کہ کسی حال میں وہ اللہ تعالیٰ کے دائرہ غلامی سے نہیں نکلے گا ورنہ محض زبانی دعووں سے کیا ہوتا ہے۔ ایک محف نے حضرت مکیم الامت تھانوی رحمة الله عليه كو لكهاكه جارے گاؤل ميں ايك فخص ے جو دعوى كرنے لگا ہے كه وہ ابدال ہے - حضرت حكيم الامت نے بنس كر فرمايا کہ جی باں یہ پہلے گوشت تھا اب دال ہو گیا اور فرمایا کہ اس کا یہ دعویٰ دلیل ہے اس کے ابدال نہ ہونے کی کیونکہ جو ابدال ہوتا ہے وہ گاتا

نہیں پھر تا کہ میں ابدال ہوں ۔ اہل اللہ تو اپنے آپ کو چھپاتے ہیں ، اینے اشتہار نہیں لگاتے ۔

> اے خدا ایں بندہ را رسوا مکن گر بدم من سر من پیدا مکن

اے خدا اگر میرے گناہ بے شار ہیں تو آپ کا پردؤ ستاریت بھی تو غیر محدود کے پس میرے بے شار لیکن محدود گناہوں کو اپنے غیر محدود پردؤ ستاریت کے کسی گوشہ میں چھپا دیجئے اور اس بندہ کو رسوانہ کیجئے۔ اگرچہ میں برا ہوں لیکن میرے عیوب کو آپ نے مخلوق سے چھپایا ہے پس آپ ہمیشہ میری پردہ پوشی فرمائے اور میرے عیوب کو مخلوق بر ظاہر نہ کیجئے نہ دنیا میں نہ آخرت میں۔

ہمارے پر دادا پیر سید الطائفہ شیخ العرب والعجم حضرت حاجی امداداللہ صاحب مہاجر کمی رحمۃ اللہ علیہ تعبۃ المکرّمہ کے سامنے ساری رات تجدہ میں اس شعر کو پڑھتے رہے اور روتے رہے یہاں تک کہ فجر کی اذان ہوگئی۔



# مجلس درس مثنوی

۲ رمضان المبارک ۱۳۱۸ ه مطابق کیم جنوری ۱۹۹۸ء بروز جمعرات بعد نماز فجر بوقت چه نځ کرپینټالیس منٹ بمقام خافقاه امدادید اشرفیه گلشن اقبال ۴ کراچی

> سوئے آہوئے بصیدی تافق خویش را در صید خوکے یافق

ار فشاہ فر داویا کہ مولانا روی فرماتے ہیں کہ تم ہرن کی خلاش میں دوڑے ناز و تبختر کے ساتھ کہ آج ہم ضرور ہرن کا شکار کریں گے لیکن تمہارا ناز ٹوٹ گیا اور اچانک تم نے اپنے کو دیکھا کہ ایک جنگل سور نے جھاڑی سے نکل کر تم کو منہ میں دبا لیا اور اپنے بڑے بڑے دانتوں سے تمہیں چبانے لگا۔

مولانا فرماتے ہیں کہ ایسے ہی بعض سالک نسبت مع اللہ اور حصول دولت تعلق مع اللہ کے لئے شیخ سے وابستہ ہوکر ذکر و عبادت میں مشغول ہوتا ہے تاکہ اللہ کے قرب کا ہرن حاصل کرے گر نفس و شیطان جنگلی سور کی طرح کسی معثوق مجازی کے عشق میں مبتلا کردیتے ہیں ۔ شیطان تو نفس کو اکسا کر چلا جاتا ہے پھر نفس کا جنگلی

سور اس کو اینے منہ میں چہاتا رہتا ہے اور بجائے اس کے کہ وہ مولی تک پہنچا کسی مرنے والی لاش پر فدا ہوجاتا ہے۔ یعنی کسی لڑ کی یا امر د یعنی نوجوان مرد کی محبت میں مبتلا ہو کر پیشاب اور یاخانے کے مقام پر انتہائی ذلت اور پہتی کے ساتھ اپنی زندگی کے شب و روز ضائع کر کے حسرالدنیا و الآحرة كا مصداق بن جاتا ہے ۔نفس كا طبعي مزاج كركسي ب یعنی نفس بالطبع کر حس ہے ، مردہ خور ہے ۔ بردی مشکل سے اس کو یا کی ملتی ہے ایک زمانہ جائے اللہ سے روتے ہوئے اور مینے کی خدمت كرتے ہوئے اور اس كى دعائيں ليتے ہوئے۔ مالك كا جب فضل ہوتا ہے تب جاکر پھر مردہ خوری ہے اس کو نجات ملتی ہے اور اس کی کر کسیت شاہبازیت سے تبدیل ہوجاتی ہے۔ جب یہ تبدیلی ہوتی ہے اس مقام تبدیلی کو مولانا رومی رحمة الله علیه فرماتے ہیں که شخ کی دعاؤں سے اور طالب کی ہمت اور ارادہ سے جب اللہ کا فضل ہوجاتا ہے تو سالک کو غیر اللہ سے نجات مل جاتی ہے۔ تب فرماتے ہیں

> باز سلطانم شخشم نیکو پیم فارغ از مردارم و کرگس نیم

یہ کشم گشتم تھا گر "ت" کی وجہ سے وزن گررہا تھا لہذا "ت" کو حذف کردیا گیا ضرورت شعری کی وجہ سے۔ فرماتے ہیں کہ میں اپنے سلطان کا یعنی اینے اللہ کا باز شاہی ہوگیا ہوں، ان کے قرب سے

مشرف ہوگیا ہوں اور لذت قرب یار نے مجھے بیگانۂ اغیار کردیا ہے۔
یعنی میں تمام گناہوں سے توبہ کرچکا ہوں اور توبہ کی سواری عجیب
سواری ہے جس پر بیٹھ کر ہر شخص پستی سے پھر بلندی کی طرف اڑ
سکتا ہے ۔

### مرکب توبه عجائب مرکب است تا فلک تا زد بیک لحظه زیست

مولانا فرماتے ہیں کہ توبہ کی سواری عجیب بابرکت سواری ہے جو گنہگاروں کو آن واحد میں گناہ کی ذلت کے غار سے نکال کر حق تعالی کی بارگاہ قرب میں پنچادیتی ہے ۔ گناہ گاروں کے آہ و نالوں سے دریائے رحمت میں اس طرح جوش آتا ہے کہ کافر صد سالہ دم میں فخر اولیاء بن جاتا ہے ۔

جوش میں آئے جو دریا رحم کا گہر صد سالہ ہو فخر اولیاء

صدیث قدی میں اللہ تعالی فرماتے ہیں لَائِیْنُ الْمُدْنِیِیْنَ اَحَبُّ إِلَیْ مِنْ زَحَلِ الْمُسَبِّحِیْنَ (روح پ ۳۰) گنهگاروں کا رونا مجھے تسیح پڑھنے والوں کی بلند آوازوں سے زیادہ محبوب ہے ہے اے جلیل اشک گنهگار کے اک قطرہ کو ہے فضیلت تری شہیج کے سو دانوں پر ہنیات تری شہیج کے سو دانوں پر تو مولانا فرماتے ہیں کہ توبہ کی برکت سے اب میں نیک ہوگیا ہوں اور مردہ کے عشق ومحبت سے پاک ہوگیا۔ اے دنیا والو اب میں گدھ نہیں ہوں ، اب میں کرگس نہیں رہا اب میں اس حی وقیوم کے قرب اعلیٰ سے مشرف ہوں اور کرگسی صفت سے مجھے اللہ تعالیٰ نے پاک فرمادیا ہے۔ باز سلطان اور ہوتا ہے پھر وہی دوسروں کا شکار کرکے انہیں سلطان تک لے جاتا ہے ، کرگس نہیں لے جاسکتا لہذاباز شاہی سے دوستی کرو وہ حمہیں سلطان تک پہنچا دے گا اور اگر کرگس سے دوستی کرو گو وہ تم ہیں سلطان تک کرکس سے دوستی کروگ تو وہ تم کو لے کرکسی مردار کے پاس پہنچ جائے گا۔ اس لئے مولانا رومی نے فرمایا کہ

### یار مغلوباں مشو ہیں اے غوی بار غالب جو کہ تا غالب شوی

جیں معنی خبر دار اور غوی معنی نادان ، بے وقوف ، سر کش یعنی اے بے وقوف اور نادان جو خو د نفس و شیطان سے مغلوب جیں ان کو اپنا یار مت بناؤ۔ جو چیر عور توں سے ٹا تگیں دبوار ہے جیں ، چرس پی رہے جیں ، نہ کے کا نمبر بتار ہے جیں ، طبلہ اور ڈھولک پر قوالی سن رہے جیں ، نہ نماز ہے نہ روزہ ، یہ تو خود مغلوب جیں ، نفس و شیطان کے ایجٹ جیں ان کے قریب بھی نہ جاؤ ورنہ تم بھی مغلوب ہوجاؤ گے لہذا ایسے لوگوں کو دوست بناؤ جو کہ اپنے نفس کے رذائل پر غالب آ چکے ۔ اگر

تم کو اینے نفس پر غالب ہونا ہے تو ایسے لوگوں کی صحبت میں رہو جو اینے نفس پر غالب آ کیے ہیں۔ تو غالب کی صحبت تم کو غالب کردے گی تعنی ان کی صحبت کی برکت سے تم بھی اپنے نفس پر غالب ہو جاؤ گے۔ تھیم الامت نے وعظ میں اس مضمون کو بیان فرمایا کہ ایک آدمی ایک نواب صاحب کے یہاں ملازم تھا اور بگمات کی خدمت اس کے سیرد تھی ۔ کئی سال تک عور توں میں رہا ،باہر نکلا بی تہیں ۔ ایک دن محل میں ایک سانب نکل آیا تو بادشاہ کی بیویوں نے کہا کہ ارے بھئی کئی مرد کو بلاؤ جو اس کو مارے تو وہ مرد مجھی چیننے لگا کہ ارے بھئی کسی مرد کو بلاؤ۔ بیگات نے کہا کہ آپ بھی تو مرد ہیں تو کہا کہ والله كيا ميں بھى مرد ہول . تو حضرت نے فرمايا صحبت كاتنا اثر ہوتا ہے کہ اس ظالم کو اپنا مرد ہونا بھی یاد نہ رہا۔ اس کئے دیہات میں رہنے کو ظلم کہا گیا ہے ۔ مشکوۃ شریف کی حدیث ہے۔ مَنْ سَکنَ الْبَادِيَةَ جَفَا جو گاؤں میں رہتا ہے اس نے اپنے اوپر ظلم کیا کیونکہ گاؤں میں اکثر مدارس اور دارالعلوم نہیں ہوتے اور وہاں بڑے علماء اور بزرگان دین تنبیل رہتے ، علمی ماحول تنہیں ہوتا زیادہ تر جہلاء میں رہنا پڑتا ہے وہاں دین عیضے کا اور دینی کام کرنے کا موقع نہیں ہوتا۔اس لئے شہر میں رہنے میں خیر ہے جہاں بڑے بڑے علماء ہوں وہاں دین کی خدمت کا زیادہ موقع ملتا ہے۔ سورہ یوسف کی تغییر میں ہے کہ حضرت یوسف علیہ السلام کے مال باپ گاؤل سے جب شہر میں آگئے

تو انہوں نے اس پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کیا۔ مضرین لکھتے ہیں کہ شہر ی زندگی کے گاؤں کی زندگی سے افضل ہونے کی وجہ یہ ہے کہ گاؤں میں جسمانی عافیت بھی نہیں ہوتی اور دین کی ترقی بھی نہیں ہوتی ۔جو خود بھی بڑا اللہ والا ہوگا آہتہ آہتہ کمزور ہوجائے گا کیونکہ اسے میدان نہیں ملے گا دین پھیلانے کا۔ گاؤں میں نماز باجماعت تک ک بیابندی نہیں ہوتی ۔ بس دن بھر اپنی بھیتی باڑی کرکے آئے اور رات کو الگ الگ نماز بڑھ کے سوگئے ۔

اس شعر میں مولانا اللہ تعالیٰ کی قدرت قاہرہ اور تصرفات عجیبہ کو ایک مثال سے بیان فرمارہ ہیں کہ مثل ہرن کے شکاری کے بعض سالکین حصول نبیت مع اللہ کے لئے سلوک طے کرنا شروع کرتے ہیں لیکن ناز و تکبر کے سبب خود نفس کے جنگی سور کا شکار ہوجاتے ہیں اور عشق مجازی کے عذاب میں مبتلا ہوکر اللہ تک نہیں پہنچ پاتے ہیں اور عشق مجازی کے عذاب میں مبتلا ہوکر اللہ تک نہیں پہنچ پاتے اس لئے مولانا نصیحت فرماتے ہیں کہ ناز و نخرے مت کروانچ کو حقیر و ذلیل و کمزور سمجھواور اللہ تعالی سے ہر وقت پناہ مانگتے رہو کہ اے خدا اپنی رحمت سے ہمیں اپنی حفاظت میں لے لے اور اپنی منزل قرب اپنی رحمت سے ہمیں اپنی حفاظت میں لے لے اور اپنی منزل قرب تک رسائی نصیب فرما۔ دوسرے شعر میں مولانا فرماتے ہیں ہے

تیر سوئے راست پرانیدہ سوئے چپ رفتہ است تیرت دیدہ

اللہ تعالیٰ کے تصر فات اور قدرت قاہرہ کو بندوں کے ناز و تکبر کی شکست و ریخت کے لئے مولانا اس شعر میں دوسری مثال سے بیان كررے ہيں كه اے هخص تونے تير كو داہني طرف جلايا مكر تونے ديكھا کہ تیر ا وہ تیر ہائیں طرف اڑا جارہا ہے۔مطلب یہ کہ تم اللہ تعالی کی قدرت سے استمداد اور دعا اور تضرع نہیں کرتے ہو بلکہ ناز کرتے ہو اینے کمالات یر۔ پس اے سالک مجھے این تدبیر یر ناز نہ کرنا چاہے۔ تدبیر کا مفید نتیجہ اللہ تعالیٰ کے قضہ میں ہے لہذاتم کو تو اللہ ے دعا کرکے تیر مارنا جائے تھا کہ یا اللہ میرا تیر میری منزل تک پنیا دیجئے تعنی میری تدبیر کو این منزل قرب تک رسائی نصیب فرمائے اور عجب و كبرے تحفظ عطافرمائے كيونكه عجب وكبركى نحوست ے جب اللہ کی رحمت اور نفرت جث جاتی ہے تو تدبیر کا اثر الثا ہوجاتا ہے ،

از قضا سر <sup>کنگهی</sup>ل صفرا فزود روغن بادام خشکی می نمود

مولانا فرماتے ہیں کہ سکنجہین جو باعتبار تدبیر کے قاطع صفراء ہے قضائے حق سے باعتبار انجام زیادتی صفراء کا سبب بن جاتی ہے گہہ چو کابو سے نماید ماہ را گہہ نماید روضہ قعر چاہ را گہہ نماید روضہ قعر چاہ را

ار شاہ فرمایا کہ خور بنی اور تکبر کی نحوست سے قلب کی بصیرت میں فساد آجاتا ہے جس کی وجہ سے بصارت فاسد ہوجاتی ہے اور ایبا مخص حق کو باطل اور باطل کو حق سبجھنے لگتا ہے۔ اہل اللہ اور مقبولان بارگاہ کے چہرہ انور بد بختوں کو منحوس اور بُرے نظر آتے ہیں اور اہل باطل کے چہرے ان کو مجبوب اور منور معلوم ہوتے ہیں۔ اس ابتلاء کا سبب ان کے باطن کا کبر اور اعراض ہوتا ہے کما قال تعالى بل طبع الله عليها بكفرهم ان ك ملسل كفر اور كفرير ہمیشہ قائم رہنے کی نیت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں پر مہر لگادی اور میہ ظلم نہیں ہے کیونکہ ان کا ارادہ حق کو قبول کرنے کا تھا ہی نہیں اس لئے مہر لگادی گئ لہذا یہ عذاب قبر ہے جو انبیاء اور اولیاء کے جاند جیسے چروں کو کابوس (ڈراؤنی شکل) و کھاتا ہے اور کفر کے تاریک کنویں کو خوش نما باغ دکھاتا ہے۔ مولانا رومی دوسرے شعر میں فرماتے ہیں

> اشقیا را دیدهٔ بینا نبود نیک و بد در دیده شال کیسال نمود

بد بخت لوگوں کی چٹم بصیرت خراب تھی اور ظاہری بصارت باطنی بصارت کے تابع ہے اس فساد باطن اور فساد قلب کے سبب ان

کی آئکھوں میں نیک و بدگی پہچان نہ تھی اور بروں کو نیک اور نیکوں کو برا سجھنے گئے۔

> همسری با انبیاء برداشتند اولیاء را بمچو خود پنداشتند

انی شقاوت اور کورباطنی ( بد بختی اور بصیرت کے اندھے بن) اور تلبی فساد لیعنی عجب و تکبر کے سبب انبیاء کی برابری کرنے لگے اور اولیاء اللہ کو حقارت کی نظر سے دیکھا اور ان کو اپنی طرح قیاس کیا جیسا کہ دکایت ہے کہ ایک حبثی نے جنگل میں ایک آئینہ گراہو ا دیکھا اور اس کے اندر اپنی کالی صورت لیے لیے دانت اور موٹے موٹے ہونوں کو دیکھ کر آئینہ کو گالی دے کر کہا کہ مجنت بدصورت منحوس تیری الی بھدی شکل ہے جبھی تو جنگل کے ویرانے میں کسی نے تھے بھینک دیا ہے ۔ اگر حسین ہو تا تو گھروں میں لوگ جھھ کو آراستہ کر کے رکھتے اس ظالم کو بیه خبر نه محمی که اس آئینه میں خرانی نه محمی بلکه اس کی اپنی ہی صورت کا عکس تھا۔ چنانچہ بصیرت کے اس اندھے بن کے سبب ابو جہل کو حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا چہرۂ مبارک نہایت نرا نظر آتا تھا اور حضرت ابوہر رہ رضی اللہ تعالی عند کی بصیرت صححہ یہ فیصلہ كررى محمى كَانَّ الشَّمْسَ تَجْرِئْ فِي وَجْهِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَه آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چبرۂ مبارک میں مجھ کو آفتاب چلتا ہوا

نظر آتا تھا۔

لہذا الله تعالی ے ڈرنا جائے اور شامت عمل سے جب الله کا قبر نازل ہوجاتا ہے تو اسی طرح اولیاء کی معرفت مجھی نہیں ہوتی خصوصا الله سے اینے شیخ کی محبت و عظمت مانگنی جائے کیونکہ اگر اینے شیخ کو حقارت ہے دیکھے گا تو وہ شخص تبھی فلاح نہیں یاسکتا ۔ ملا علی قاری فرماتے بیں مَنْ اِعْتَرَضَ عَلَىٰ شَبْحِهِ وَ نَظَرَ اِلَيْهِ اِحْتِقَارًا فَلَا يُقْلِحُ اَبَداً جس نے اپنے شیخ پر اعتراض کیا اور اس کو مختر انہ نظر سے دیکھا تو یہ شخص کبھی کامیاب نہیں ہوسکتا ۔ایسے ہی جب کسی حسین کو دیکھ کر نفس میں خوشی کی اہریں انحمیں تو اللہ ہے فوراً ڈر جاؤ اور سمجھ لو کہ بیہ وہی کنوس کا اندھیرا ہے جو تقلیب ابصار ہے بہترین باغ معلوم ہورہا ہے۔ اس سے توبہ کرو کیونکہ نافرمانی سے خوش ہونا یہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ بے وفائی ہے ۔ جب نفس کسی حسین کو دیکھ کر خوشی امپورٹ کرے، در آمد کرے ، جو حرام خوشیاں اور بدمستیاں آئیں تو نظر ہٹاکر نفس کو كوئي تكليف ده بات ياد دلادو ، دوزخ كي آگ كا تصور كرو ، قبر كي منزل یا قیامت کی چیشی کو یاد کرویا تنهائی میں جاکر اپنی کھویڑی پر تمین جوتے لگالو که کیوں خوش ہوا ، نفس کو فوراً اتنا غم دو که توازن اور بیلنس صحیح ہوجائے اور عم پہنچانے کا ایک اور راستہ بزرگوں نے بیان کیا ہے كيونكه بعض وفت نفس دوزخ اور عذاب قبر اور قيامت كي پيشي وغيره ہے بھی متاثر نہیں ہوتا وہ یاگل سا ہوجاتا ہے لہذا اس نفس کو غم

دینے کا بہترین اور مجرب علاج مشائخ نے بتایا کہ فوراً وضو کرو اور آٹھ دس رکعات نفس سے پڑھوالو ۔ بس یہ رکعات سارے مراقبول سے بھاری پڑیں گی ۔ پھر شیطان بھی پیچھا جھوڑ دیتا ہے کہ اس سے بد نظری تو میں نے کرائی اور میں نے کوشش کر کے فوکس ڈالا ، اس حسین کے چبرے پر مسمریزم کیا جس سے وہ جار آنہ حسن ان کو سولہ آنه نظر آیا۔ لال لال گالوں کو اور زیادہ لال دکھا کر لالوں کو لاله زار بنادیا اور یہ لالے جان کے حصالے ہیں جس سے ان کی جان کے ہی لالے پڑگئے کیکن اس نے اشکبار آنکھوں سے توبہ کرلی اور توبہ سے خطا معاف ہو گئی اور آٹھ دس رکعات مزید یڑھ کیں اور کچھ صدقہ خیرات بھی کردیا جس سے اللہ کا غضب محندًا ہوتا ہے ان الصدقة تطفی غضب الرب الغ يه سب نيكيال متزاد اس كے نامه اعمال میں چڑھ کئیں ۔ لہذا شیطان کہنا ہے کہ میری بزنس تو یہاں بالکل لاس (خسارہ) میں جارہی ہے لہذا توبہ کرنے والے کا تعاقب جھوڑ دیتا

شیخ کے مشورہ سے گناہ کے ترک کیلئے صدقہ کرنا نہایت مفید ہے۔ ایک شخص یوپی میں کپڑا بیچنا تھا ، میرا پیر بھائی تھا۔ اس نے اپنا واقعہ سایا کہ اس نے حضرت مولانا شاہ ابرارالحق صاحب دامت برکاتہم سے گذارش کی کہ حضرت مجھے بدنظری کی سخت عادت ہے اور میرا کپڑے کا کاروبار ہے جہاں اکثر عور تیں ہی خرید نے آتی ہیں اور وہ ہر

کیڑے میں ''فی'' نکالتی رہتی ہیں کہ اس میں یہ خرابی ہے اور اس میں وہ ۔ ان ہے بات بھی کرنا پڑتی ہے حضرت ہردوئی دامت برکاتہم نے فرمایا کہ نظر نیچی کرکے سودا دے دو ۔ ان کو غور ہے مت دیجھ جیسے ریل گذرتی ہے تو درخوں کو تو دیجھے ہیں گر پتے نہیں گئتے ایسے ہی تم اچٹی سطحی نظر ڈالو کہ حسن کا ادراک نہ ہو اور اس کی ناک کے اٹھان کی پیائش مت کرو اور آ تکھوں کو مت ناپو کہ کتنی بڑی ہیں ۔ پھر تو یہ اور استغفار بھی کرو اور آگر بدنظر ی ہوجائے تو پانچ روپیہ نی نظر صدقہ کرو اور سرا ہم مدرسہ میں جھیجو کیونکہ بعض وقت میں وہ ظالم صدقہ بھی انہیں معثوقوں پر خرج کرتا ہے۔ جو خمکین یا نمکین طالم صدقہ بھی انہیں معثوقوں پر خرج کرتا ہے۔ جو خمکین یا نمکین اس کو پند آئی ای پر صدقہ کردیتا ہے اور اس شعر کا مصداق ہوجاتا

میر کیا سلام میں بیار ہوئے جس کے سبب ای عطار کے لڑکے سے دوا لیتے ہیں

آپ بتا ہے بررگوں کی نظر کہاں تک جاتی ہے۔ حضرت نے سوچا کہ ایسانہ ہو کہ یہ خیرات بھی انہیں ہی دے دے لبذا فرمایا کہ میرے مدرسہ میں سجیجو اس نے ایک دن دس بد نظری کی تو پچاس روپیہ بھیجنا پڑاداس نے سوچا کہ پچاس ہی روپے تو آمدنی ہوتی ہے آگر یہی خیرات کروں گا تو کھاؤں گا کہاں سے ، بیوی نیچ بھوکے مریں گے لہذا اس نے باخ نظر کم کردیا پھر بھی آدھی آمدنی نکل گئی تو گوشت روٹی میں نے باخ نظر کم کردیا پھر بھی آدھی آمدنی نکل گئی تو گوشت روٹی میں

کمی آگئی دال پر آگیا۔ غرض اس طرح آہتہ آہتہ یہ عادت حجوث گئی۔ اس نے مجھے بتایا کہ تین سال ہو گئے ایک بار بھی نظر خراب نہیں کی ۔ یہ شخ کی کرامت ہے۔ اگر یہ خود سے اینے اوپر جرمانہ کرتا توفائدہ نہ ہوتا ۔ شخ کے مشورہ میں اللہ تعالیٰ نے برکت اور خاصیت رکھی ہے۔ ایک دوا آپ کھالیں اور وہی دوا حکیم کے مشورہ سے کھائیں فرق ہوجائے گا۔ ساؤتھ افریقہ میں ایک عالم نے مجھ سے کہا تھا کہ میں ہر وقت باوضور ہنا جا ہتا ہوں اس کی بڑی فضیلت آئی ہے میں نے کہا کہ ہر وقت باوضو رہنا تو اس کا کیا کہنا لیکن صحابہ کے جسم ماشاء اللہ مضبوط تھے ان کی صحت بہت انجھی تھی ۔اس زمانہ میں اب صحت اس قابل نہیں کہ ریاح کو دیر تک روکا جائے کیونکہ اگر ریاح (کیس) کا خدانخواستہ دل کی طرف رجوع ہوجائے تو ہارٹ افیک بھی ہو سکتا ہے لہذا ہر وقت باوضو رہنے کی کوشش نہ کرو لیکن آنکھوں کو ہر وقت باوضو رکھو یہ اس کا بہترین بدل ہے ۔ اس مشورہ سے وہ عالم بہت محظوظ ہوئے۔ باوضو ہیں اور عور توں کو دیکھ رہے ہیں تو ایسے وضو ہے کیا فائدہ۔ ہارے یہاں ایک گانے والی خبیثہ کا بیان اخباروں میں آیا تھا کہ میں باوضو گانا گاتی ہوں تو میں نے کہا کہ اگر کوئی کیے کہ میں باوضو زنا کراتی ہوں تو کیا زنا حلال ہوجائے گا وضو کرنے ہے! بلکہ حرام چیز یر بھم اللہ پڑھنا یا حرام کام کے لئے وضو کرنا اس میں اندیشہ کفرے۔ لہذا آئکھوں کا وضو رکھو کہ آئکھ سے کوئی غلط اور حرام لذت استیر اد

اور امپورٹ نہ کرو تو گویا آپ باوضو ہیں یعنی گناہوں سے پاک ہیں۔ گناہ سے بچنا باوضو رہنے سے افضل ہے۔

> چول مقلب بود حق ابصار را او گر داند دل و افکار را

لار نشاھ فر صابیا گھ مولانا روی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی کی ذات مقلب ابصار بھی ہے اور مقلب قلوب و افکار بھی ہے لیعنی جو اللہ تمہاری نگاہوں میں تصرف کرنے پر قادر ہے وہ تمہارے دل پر تصرف کرنے ہر بھی قادر ہے۔ جو ابصار کو تبدیل کرسکتا ہے وہ افکار کو بھی تبدیل کر سکتا ہے ، جو آنکھوں کو بدل سکتا ہے وہ دل کو بھی بدل سکتا ہے ، جو نظر بدل سکتا ہے وہ تمہاری قوت فکریہ اور عقائد و افکار کو بھی بدل سکتا ہے۔ لہذا اللہ تعالیٰ کے تصرفات سے ڈرتے رہو اور استقامت کے لئے توبہ استغفار کرتے رہو ورنہ کہیں ایبا نہ ہو کہ کسی گناہ کے عذاب میں قعر جاہ لیعنی کنویں کی گہرائی کا اندھیرا تہہیں باغ معلوم ہونے گئے اور جاند جبیبا چہرہ تم کو ڈراؤنی شکل د کھائی دیے لگے جس طرح سر کشی و گفر و عناد کی سزا میں ابوجہل کی اندھی بصیرت کو نبوت کا مقام نظر نه آسکا اور حضور صلی الله علیه وسلم کا چبرهٔ مبارک نعوذ بالله اس خبیث کو برا لگتا تھا اور عشق و محبت کی وجه سے حضرت ابوہر ریہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بصیرت چونکہ صحیح تھی اس

لئے ان کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چہرۂ انور پر آفتاب چلتا ہوا نظر آتا تھا۔ دونوں کی نظر کے فیصلوں میں کتنا زبردست فرق ہو گیا۔ لہٰذا كثرت ے به دعا مائلَى جائِ ٱللَّهُمَّ أَرْنَا الْحَقَّ حَقًّا وَارْزُقْنَا اتَّبَاعَهُ وَ أرنَا الْبَاطِلَ بَاطِلاً وَارْزُقْنَا اجْتِنَابَهُ الله بم كو حَنْ كا حَنْ مونا وكما اور اس کی اتناع کی توفیق عطا فرما اور باطل کو باطل د کھا اور اس سے بیخے کی توفیق عطا فرما۔ اس طرح کسی گناہ کے عذاب میں جب دل و نظر پر قہر خداوندی ہو تا ہے تو قعر جاہ کی ظلمت یعنی فانی شکلیں اور گناہ کے مواقع اور گندے مقامات اس کو سلطنت سے بھی افضل معلوم ہوتے بیں۔ قوت فکر یہ ہی مفلوج ہو جاتی ہے اور کچھ سمجھ میں نہیں آتا کہ میں کیا کررہا ہوں ۔ اس تقلیب ابصار و قلوب کا متیحہ ہے کہ بعض متقشف اور محروم القسمت عین دین کو غیر دین سمجھ کر پیری مریدی کو بے وقوفی سمجھتے ہیں حالانکہ یہ خود برلے درجہ کے بے وقوف ہیں کیونکہ اگر ان کی بات کو صحیح مانا جائے تو لازم آتا ہے کہ حیاروں سلسلول کے بڑے بڑے علاء کو تم نے بے وقوف سمجھا۔ جاہل پیروں اور قبر یوجنے والوں کی پیری مریدی سے تو بے شک احتیاط واجب ہے لیکن اہل حق سے مرید ہونے کو حماقت سمجھنا ایک ہزار سال کے تمام اولیاء اللہ اور علماء ربانین کی شان میں گتاخی ہے۔ یہ تحض گویا امام غزالی ، مولانا روی، جنید بغدادی ، حضرت عبدالقادر جلانی ، حضرت شاه ولی الله محدث دبلوی اور حضرت مولانا رشید احمد گنگوی ، مولانا

قاسم نانوتوی ، حضرت مولانا حکیم الامت تھانوی اور ہمارے سارے اکابر رحمہم اللہ علیم اجمعین کو بے وقوف سمجھتا ہے کیونکہ بیعت کا یہ سلسلہ چودہ سو سال سے چلا آرہا ہے ۔ یہ سارے اکابر پیری مریدی ہی کے راستہ سے اللہ والے ہوئے ہیں ۔ جو تصوف کے مخالفین ہیں میں ان سے پوچھتا ہوں کہ جب تم ان بزرگوں کے نقش قدم پر نہیں چلتے اور جب عملاً تم ان کو حق پر نہیں سمجھتے اور ان کی طرح اہل اللہ سے نہیں بڑتے تو پچر جامعہ قاسمیہ ، جامعہ رشیدیہ ، جامعہ اشر فیہ وغیرہ نام کیوں رکھتے ہو ۔ چندہ لینے کے لئے ان بزرگوں کی ہذیاں بیچتے ہو، بین کے نام پر مال لیتے ہو اور اپنے مدرسے چلارہے ہو انہیں کے نقش قدم کی مخالفت کرتے ہو اور اپنے مدرسے چلارہے ہو انہیں کے نقش قدم کی مخالفت کرتے ہو۔

لبذا جو شخص راہ اہل اللہ کی مخالفت کرتا ہے یہ بھی کی عذاب قبر میں بتلا ہے کیونکہ صراط منعم علیہم یعنی اللہ کے عاشقوں کا راستہ ہی متند ہے باقی تمام رائے گراہی کی طرف جاتے ہیں ۔ ہمارے ایک دوست کا شعر ہے اور کیا خوب ہے۔ فرماتے ہیں

متند رہے وہی مانے گئے جن ہے ہوکر تیرے دیوانے گئے لوٹ آئے جننے فرزانے گئے تاب منزل صرف دیوانے گئے تابہ منزل صرف دیوانے گئے

آہ کو نببت ہے کچھ عشاق سے آہ نگلی اور پہچانے گئے \*\*\*

از شراب قبر چول مستی دبی نیست بارا صورت بستی دبی

ار دیشان فرد البیا گی مولانا روی فرماتے ہیں کہ اے خدا جب آپ کسی پر اس کی کسی شامت عمل کے سبب عذاب نازل کرنا چاہتے ہیں تو فانی صور تیں اس کو نہایت مہتم بالشان معلوم ہوتی ہیں اور ایسے مختص کی مٹی مٹی کی صور توں پر مٹی ہوجاتی ہے اور فانی اجمام قبروں میں بے نام و نشاں ہوکر عاشقوں کے لئے باعث حسرت و ندامت اور ضایع سرمایئ زندگانی بن جاتے ہیں۔ احترکا ایک شعر ہے ۔

کسی خاکی پہ مت کر خاک اپی زندگانی کو جوانی کر فدا اس پر دیا جس نے جوانی کو پہھ

گر ز صورت بگذری اے دوستاں گلتان است گلتان است گلتال

ار شاہ فر حابیا کہ مولانا رومی فرماتے ہیں اے سالکین کرام! اگر صورت پر سی کے عذاب سے تم نجات پاجاؤ تو تمہاری

روح کے اندر ہر وقت اللہ تعالیٰ کے قرب کا باغ ہی باغ نظر آئے گا۔ گناہ سے بھاگنا یہ فیفِرُو آ اِلَی اللّٰہ ہے جس کی تفییر علامہ آلوی نے تفسیر روح المعانی میں کی ہے آئ فَفِرُوْا عَمَّا سِوَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ غَير الله سے بھاگو اللہ كى طرف \_ فيفووا إلى الله نازل قرماكر الله نے این عاشقوں کو دو لذتیں بخشی ہیں ، ایک لذت فرار الی الله اور دوسری لذتِ قرار مع الله لینی غیر الله سے محاکنے کی لذتِ فرار اور الله کے پاس آنے کی لذت قرار اور فرار الی اللہ میں بھی اللہ نے ایک خاص لذت رکھی ہے جیسے جب بچہ غیروں اور دشمنوں سے جان جھڑا كرباب كى طرف بحاكما ہے تواس فرار ميں اس كوايك مزہ آتا ہے كہ میں باپ سے قریب ہورہا ہوں اور جب باپ کی گود میں آجاتا ہے تو اس کو ایک دوسری لذت ملتی ہے تعنی باپ کی گود کی لذتِ قرار۔ اللہ کی ہر نافرمائی سے بچنا، گناہوں سے بھاگنا، حسینوں سے نظر بچانا یہ فرار الی اللہ ہے جس کے نقطۂ آغاز اور زیرو پوائٹ سے ہی قلب میں سکون اور چین کا آغاز ہو جاتا ہے کیونکہ اللہ دیکھ رہا ہے کہ میرا بندہ غیر اللہ سے بھاگ رہا ہے تو اسی وقت اللہ کی رحمت کی بارش شروع ہو جاتی ہے۔ اسی کا نام ہے غیرا للہ سے بھاگنے کی لذت فرار اور جب غیر اللہ سے بھاگ گیا تو اللہ کے پاس پہنچ گیا جاہے کوئی نفلی عبادت بھی نہ کرے لیکن یہ اللہ سے قریب ہو گیا کیونکہ غیر اللہ سے فرار کے بعد لذت قرار خود بخود ملتی ہے اور حلوؤ ایمانی قلب میں اُتر جانا ہے اور

یہ اللہ کے عاشقوں کی عید ہے جو ان کو ہر زمانہ میں نصیب ہے۔ دنیا داروں کی عید تو سال میں ایک بار ہوتی ہے جب ان کو طوہ ماتا ہے اور ان کا طوء بطنی معدہ میں جاتا ہے جس سے جسم میں طاقت تو آتی ہے لیکن اس طوہ کا کچھ حصہ جسم میں غلاظت بھی بن جاتا ہے اور اہل اللہ کے طوء باطنی سے رگ رگ میں انوار کے دریا بہتے ہیں اس لئے اہل اللہ کے طوء باطنی کی عید کو دنیا داروں کے طوء بطنی کی عید نہیں پاکتی ، دونوں کی لذت میں کوئی نسبت اور تقابل نہیں۔ اس کا نام ہے غیر اللہ سے بھاگ کر اللہ سے قریب ہونے کی لذت قرار ۔ پس اللہ غیر اللہ سے بھاگ کر اللہ سے قریب ہونے کی لذت قرار ۔ پس اللہ نتال اللہ عاشقوں کو لذت فرار بھی دیتا ہے اور لذت قرار بھی دیتا ہے اور لذت قرار بھی دیتا

اور ابھی ابھی ایک علم عظیم عطا ہوا کہ فرار کی دو قشمیں ہیں ،
ایک فرار طبعی اور دوسرا فرار شرعی ۔ جب حسین محبوب بڈھا ہوگیا
اس دفت جو اس سے بھاگتا ہے تو یہ فرار طبعی ہے اس میں کافر بھی
شامل ہے ، کوئی عیسائی اور یہودی بھی کسی بڈھی بڈھے کو نہیں دیکتا۔
اس یر میراشعر ہے ۔

میر کا معثوق جب بدھا ہوا بھاگ نکلے میر بدھے حسن سے

لیکن اللہ کے دوستوں کا بیہ مقام نہیں ہے کہ جب معثوق یا معثوقہ

بڑھی ہوگئی، تو اس سے بھاگے، یہ بھاگنا کیا کمال ہے، اب تو ہندو اور یہودی بھی بھاگے گا۔ جو چیز کافر اور مومن میں مشترک ہو وہ مومن کی انتیازی شان نہیں ہو سکتی۔ مومن کی انتیازی شان یہ ہے کہ حسن کا عالم شباب ہو، اور طبیعت کا شدید میلان اور بیجان ہو کہ اس حسین کو دکھے لو، اس کا بوسہ لے لو، گناہ کرلو مومن اس وقت اللہ کے خوف میا گنا ہے، شباب حسن سے صرف نظر کرتا ہے اس کا نام فرار شرعی ہے اور فیور آ اِلَی اللّٰہ میں ای فراد کا حکم ہے۔

اور فرار شرعی کی تین قسمیں ہیں۔ آگھوں سے حسین لڑکوں اور لڑکوں کو نہیں دیکھا، شدید تقاضے کے باوجود نگاہ چیشی کی حفاظت کی بعنی اپنی نگاہوں کو حمینوں سے بچایا اس کا نام فرار بینی ہے۔ اس کے بعد نگاہ قبی کی بھی حفاظت کی بعنی دل میں گندے گندے خیالات نہیں پکائے، دل میں قصدا اس حسین کا خیال نہیں لائے اس کا نام فرار قلبی ہے۔ اس کے بعد جسم سے بھی بھاگے، حمینوں کے کا نام فرار قلبی ہے۔ اس کے بعد جسم سے بھی بھاگے، حمینوں کے قریب رہیں گے تو بحرے کی ماں کب تک خیر منائے گی، کی نہ کی ور کردیا، اسباب گناہ سے دور ہوگئے کہ اگر وقت نظر اُٹھ جائے گی یہاں تک کہ گناہ بیرہ میں جتلا ہوجانے کا خطرہ ہے اس لئے جسم کو اللہ کی نافرمانی کے اسباب سے دور کردیا اس خطرہ ہے اس لئے جسم کو اللہ کی نافرمانی کے اسباب سے دور کردیا اس خطرہ ہے اس لئے جسم کو اللہ کی نافرمانی کے اسباب سے دور کردیا اس کا نام فرار قالبی، فرار بدنی ہے۔

فرارِ شرعی کی بیہ تین قشمیں شاید ہی آپ سمی کتاب میں پائیں

گے۔ مفسرین کی جتنی عربی تفسیریں ہیں اس آیت کی تفسیر دیکھئے مجھے اللہ کی رحمت سے اُمید ہے کہ اللہ کی رحمت سے اُمید ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس علم میں اخر کو اس وقت خاص فرمایا اور شاید ہی ہے بات آپ کہیں پائیں اور شاید کا لفظ وعویٰ توڑنے کے لئے کررہا ہوں اور اس کو تفسیر نہیں کہہ رہا ہوں بلکہ یہ قرآن یاک کے لطائف میں سے ہے۔

اور یہاں اس بات کی وضاحت ضروری ہے کہ ففرو آ اِلَمي اللّٰهِ كا مطلب خالی حسینوں سے بھاگنا نہیں ہے بلکہ اللہ کی ہر نافرمانی سے بھا گنا ہے کیکن چونکہ اس زمانہ میں حسن برستی کی بیاری عام ہورہی ہے اور اس کا کالرا پھیلا ہوا ہے اور جب کالرا پھیلا ہوتا ہے تو زکام کے علاج پر زیادہ توجہ نہیں دی جاتی کیونکہ زکام کا مریض تو برسوں چل سکتا ہے کیکن کالرا کا مریض آنا فاناً مرجاتا ہے ۔ اس دور کا مہلک مرض یمی حسن برسی ، بدنگای و عشق مجازی ہے اس کئے اس کا تذکرہ زیادہ کرتا ہوں لیکن اس ہے مُر ادیبہ نہیں ہے کہ بس حینوں ہے نگا جاؤ اور پھر خوب سودی کاروبار کرو، رشوت کھاؤ، سودی ملاز مثیں کرو، خوب ٹیلیویزن ، وی سی آر اور سینما دیکھو ۔ فَفِرُوْ آ اِلَی اللّٰہِ کے معنی بیں کہ اللہ کی ہر نافرمانی سے بھاگو ۔ جتنے سودی کاروبار اور سودی ملاز متیں ہیں ان سے بھاگنا اور حلال تلاش کرنا اور حلال روزی کے لئے رات دن اللہ سے رونا اور جب حلال مل جائے تو حرام کو فورا ترک کردینا بیہ سب فرار الی اللہ میں داخل ہے ۔ اس طرح خاندان کی ان تقریبات شادی بیاہ وغیرہ میں شرکت نہ کرنا جہاں فوٹو کئی ہور بی
ہو یا مووی بن رہی ہو یا عور تیں اور مرد مخلوط ہوکر دعوت ولیمہ
کھارہ ہوں یا جہاں ساز اور باجہ اور گانوں کی ریکارڈنگ ہور بی ہو اور
اللہ تعالیٰ کے فرامین عالیہ کو پاش پاش کیا جارہا ہو ایسی مجالس میں
شرکت نہ کرنا ، اللہ تعالیٰ کی تمام نافرمانیوں سے بھاگنا فَفِرُوْآ اِلَی اللّٰهِ
میں داخل ہے ۔ غرض ہر وہ فعل ، ہر وہ عمل اور ہر وہ خیال جس سے
اللہ تعالیٰ ناراض ہوں ان سے بھاگنا اور جملہ نافرمانیوں کو چھوڑ دینا
سب اس فرار میں داخل ہے ۔ ہر گناہ کو چھوڑنا اللہ کی طرف بھاگنا ہے
اور اللہ کی طرف قرار پکڑنا ہے۔

#### الغیاث از ابتلایت الغیاث شد ذکور از ابتلایت چوں اناث

ار شکاھ فر دادیا گھ اے خدا فریاد کرتا ہوں کہ اپنی رحمت سے میرا امتحان نہ لیجئے۔ آپ کے امتحان سے پناہ چاہتا ہوں۔ برے برے مرد جب آپ کے امتحان میں مبتلا ہوئے تو مونث ثابت ہوئے بیخی فیل ہوگئے۔

> يا غياث المستغيثين اهدنا لا افتخار بالعلوم والغناء

اے فریاد کرنے والوں کی فریاد رس کرنے والے ، اے سارے عالم کی فریاد سننے والے ہم کو اپنی مرضی اور خوشی کا راستہ د کھائے اور اس راستہ پر ہم کو چلائے۔ ہم کو اپنے علوم پر کوئی فخر نہیں اور بوجہ علم کے آپ کی رحمت سے کوئی استغناء نہیں یعنی ہم کو جو آپ نے علم عطا فرمایا نہ اس پر ہمیں فخر ہے نہ اس علم کی وجہ سے ہم آپ کے كرم سے مستغنى ہو كتے ہيں كيونكه اگر آپ كا فضل شامل حال نہ ہو تو علم اور عمل میں فاصلے ہوجاتے ہیں اور علم کے باوجود آدمی بدعمل رہتا ہے اور کبر و عناد ہے مغلوب ہو کر حق کو قبول نہیں کرتا اور حرص و طمع اور جاہ کی خاطر حقائق ہے اعراض کرتا ہے ۔ اس کئے آپ اپنی رحمت اور اپنی بدایت کو ہرنفس میرے شامل حال رکھئے اور مجھ کو میرے نفس کے حوالہ نہ فرمائے ۔ ہمارا علم ہمیں آپ کی نافرمانی کے راستوں سے بچانے کے لئے کافی نہیں لہذا مارا ہر سانس آپ کی ر حمت کا محتاج ہے ، آپ کی نفرت کا محتاج ہے ، آپ کی مدد کا محتاج ہے ، آپ کے فضل و کرم کا مختاج ہے ۔ اگر اللہ کا فضل نہ ہو ، اللہ ہمیں این بدایت کے لئے نہ قبول کرے تو کسی کا تزکیہ نہیں ہوسکتا اور اصلاح نفس تین باتوں یر موقوف ہے۔ بغیر تین باتوں کے کوئی پاک نہیں ہو سکتا۔

دنیا میں جب کہ ہدایت کے سب سے بڑے آفاب حضور علی کے کی ذات گرامی موجود تھی ، آپ سے بڑ ہ کر کون ہدایت کا مرکز ہوسکتا ہے اللہ تعالی نے صحابہ کے لئے فرمایا:

وَلَوْ لَا فَصْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ مَا زَكَىٰ مِنْكُمْ مِنْ آحَدِا آبَدًا وَلَكِنَّ اللّهَ يُزَكِّىٰ مَنْ يَّشَاءُ

اے صحابہ اگر تم پر اللہ کا فضل اور اس کی رحمت نہ ہوتی تو تم میں سے کوئی بھی یاک نہیں ہو سکتا تھا لیکن اللہ جس کو حابتا ہے اس کو یاک کرویتا ہے ۔ یہ اللہ نے توحید قائم کردی کہ میرے نبی کو خدا مت بناؤ۔ ہدایت کے معاملہ میں تم لوگ نبوت کے فیض کے ساتھ میری مثیت کے بھی مختاج ہو ، ہدایت کے لئے صرف فیض نبوت کافی نہیں بلکہ میری مشیت بھی ضروری ہے کیونکہ میرے نبی کو تو ابوجہل نے بھی پایا ، ابولہب نے بھی دیکھا لیکن ان کو کیوں ہدایت نہیں ہوئی۔ اگر نبی کے لئے ہدایت لازم ہوتی تو ابوجہل بھی کافر نہ رہتا ، ابولہ بھی کافر نہ رہتا لیکن کیونکہ میری مشیت نہیں تھی اس لئے سید الانہاء صلی اللہ علیہ وسلم کے زبردست انوار نبوت کے باوجود ان اشقیاء کو ہدایت نہ ہوئی۔ تو معلوم ہوا کہ تین چیزوں سے ہدایت ملتی ہے۔ (۱) اللہ کا قضل (۲) الله کی رحمت (۳) الله کی مثیت ـ للٖذا ہم سب کو حاہے کہ دو رکعت حاجت پڑھ کر ہیے بھی مانٹلیں کہ اے اللہ اپنا وہ خاص فضل اور وہ رحمت اور مشیت عطا کردے جس پر قرآن یاک میں آپ نے تزکیۂ نفس کی بنیاد رکھی ہے۔ اس عنوان سے مانگ کے تو دیکھو جو اختر

جس کے اندر جو صلاحیت ہے اس سے اگر کام نہ لیا جائے تو وہ آستہ آستہ ختم ہو جاتی ہے۔ ہماری طب میں بھی یہی ہے کہ اگر کوئی شخص اینا ہاتھ ایک سال تک ایک طرف کو کھڑا رکھے اور گرائے نہیں تو ہاتھ اکڑ جائے گا ، اس کے گرانے کی قوت ختم ہوجائے گی اور وہ ہاتھ مفلوج ہوجائے گا۔ اس طرح جولوگ نظر بچانے کی اپنی قدرت کو استعال نہیں کرتے جو اللہ تعالیٰ نے انہیں عطا فرمائی ہے تو سزا کے طور یر ان کی قدرت کے مفلوج ہوجانے کا اندیشہ ہے کہ تم نے ہاری دی ہوئی قوت و طاقت کو کیوں نہیں استعال کیا ، ہارے راستہ میں نفس چور کی لذت حرام سے بیخے کی ، نمک حرامی سے باز آنے کی جو ہم نے حمہیں ہمت اور طاقت دی تھی آس کو کیوں استعال نہیں كيا۔ ايسے لوگوں كے لئے ۋر ب ايبانه ہوكه مسلسل بدنظرى كرنے کے عذاب میں پھر تمہاری گناہ سے بیخے کی صلاحیت پر فالج گرادوں اورتم ولى الله موئ بغير فاسقانه حالت مين مرجاؤ للهذا نعمت كو استعال كرنا جائة يا نہيں ؟ آپ كسى كو ايك موثر دے ديں اور وہ اس كو بھى استعال نہ کرے، گیرج میں بڑی رہے تو دینے والا وہ موثر واپس لے لیتا ہے یا نہیں ؟ تو اللہ تعالیٰ نے گناہ سے بیخے کی جو قوت ہمیں دی ہے اس نعمت قوت کو استعال کرنا جائے جس کا نام تقویٰ ہے۔ یہ اس نعت کا شکر یہ ہے۔ اگر اللہ نظر بحانے کی ، گناہ سے بیخے کی طاقت نہ دیتا تو اللہ تعالی تقویٰ فرض ہی نہ کرتا کیونکہ کمزور آدمی پر اس کی

طاقت سے زیادہ بوجھ رکھنا ظلم ہے اور اللہ تعالیٰ ظلم سے یاک ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ہمیں گناہ سے بیچنے کی طاقت دی ہے پھر تقویٰ فرض کیا ہے اور طاقت موجود ہونے کی دلیل رہے ہے کہ مثلاً ایک دکاندار ہے اور ایک لڑکی آر ہی ہے اور اس کی احانک نظر اس پر بڑگئی ، شیطان نے اس کے چمرہ پر فوکس ماردیا یعنی جار آنے حسن کو بیں آنہ دکھا دیا جس کے بعد اس کا ارادہ ہو گیا کہ اس کو خوب دیکھنا ہے بعد میں توبہ کر لوں گا۔ اتنی دہر میں ایک غنڈہ آیا اور اس نے پستول د کھایا تو یہ کیا کہے گا کہ پہتول وغیرہ نہ د کھاؤ میں آج یاگل ہو گیا ہوں میں اس حسینہ کو ضرور دیجھوں گا ، تم اپنا کام کرو میں اپنا کام کروں گا۔ بولو کیا اس کو گولی مارنے دوگے ؟ اربے دم دبا کر بھاگو گے ، اپنی جان کے خوف سے عاشقی بھول گئے ۔ یا اس وقت دوکان میں ایک سانپ نکل آیا اور ای لڑ کی نے کہا ارے مولوی صاحب وہ سانپ! تو اس وقت کیا آپ بیہ

> ترے جلوؤں کے آگے ہمت شرح و بیاں رکھ دی نگاہ بے زباں رکھ دی زبان بے نگہ رکھ دی

یا دوکان کا دروازہ کھول کر کے وہاں سے تیر کی طرح بھاگو گے۔ یہ بھی یاد نہ رہے گا کہ اس سے آپ کو پیسے وصول کرنا ہیں۔ اپنی جان کے لئے ایک مخلوق سے ڈر گئے۔ یہ سب مثالیں دے رہا ہوں کہ ہمارا ایمان کس قدر کمزور ہے اور ہم کس درجہ کمینہ اور بے غیرت ہیں کہ

ایک سانپ سے اور ایک غنڈے کی پہتول سے ڈر گئے اور اپنی جان بھانے کے لئے ساری عاشقی فراموش کردی اور جس سے ڈرنا چاہئے اس سے نہیں ڈرتے ۔ وہ اللہ جس کے قبضہ میں ہماری موت و حیات ہے، ہماری راحت و آرام ہے ، جس کے قبضہ میں جنت و دوزخ کا فیصلہ ہے آہ! اس سے ہم بے خوف ہیں ۔ لہذا اللہ کے نام پر فدا ہوجاؤ ، اس کی نارا فسکی سے ڈرو اور اس کی محبت میں گناہوں کو چھوڑ دو ورنہ کل قیامت کے دن کیا جواب دو گے؟ بس آج کا مضمو ن ختم ہوگیا۔

سارے عالم میں آج کل اختر کا بہی ایک مضمون ہے کہ تم الیاؤں سے نج جاؤ تو مولی پاجاؤے اور مزہ بھی پاؤے یہ نہیں کہ خنگ مضمون ہے یہ ، جو لیلاؤں سے بچتا ہے مولی اس کے دل کی خوشی کی ذمہ داری قبول کرتا ہے ۔ یہی طاوت ایمانی ہے کہ تمہارے دل میں رس گھل جائے گا اور تمہارا دل ایمان کی مٹھاس کو محسوس کرے گا اور تمہارا دل ایمان کی مٹھاس کو محسوس کرے گا اور لیلاؤں کو دکھنا تو ایک عذاب ہے، دل ای وقت تریخ لگتا ہے۔ تو لیلاؤں کے عذاب سے بچو اور مولی کی لذت قرب سے مستی حاصل کرو۔ لیلاؤں کی ہستی قابل مستی نہیں ہے اور نہ ان کی بستی رہنے کے تابل ہے آگرچہ سستی ہو، مفت کی بھی ملے تو مت لو۔ تحیم الامت نے فرمایا کہ بھئی اس کے اجزاء بتاؤ تاکہ میں اینے خاندانی تحیم سے مشورہ کرلوں تو وہ وہ کو وہ کیا کہ بھئی اس کے اجزاء بتاؤ تاکہ میں اینے خاندانی تحیم سے مشورہ کرلوں تو وہ وہ

غصہ ہو گیا۔ کہا کہ میں تو آپ کو مفت میں دے رہا ہوں اور آپ کے یہ ناز و نخرے! تو حضرت نے فرمایا کہ تیرا سرمہ تو مفت کا ہم میری آنکھ مفت کی نہیں ہے۔ اسی طرح اگر گناہ مفت کا ملے تو کہہ دو کہ یہ گناہ تو مفت کا ہے لیکن میرا ایمان مفت کا نہیں ہے۔ جو مضمون میں آج کل پیش کررہا ہوں واللہ اگر ہم لوگ اس پر عمل کرلیں تو ان شاء اللہ تعالی سورج و چاند کی روشنیاں لوڈ شیڈنگ میں آجائیں گی اور ساری دنیا کی لیلاؤں کے کمن پھیلے پڑ جائیں گے بلکہ ان کے گراؤنڈ فلور کے گو موت نظر آئیں گے اور دونوں جہان کی لذت تم ایک اللہ میں پاجاؤے ان شاء اللہ ۔ جو دونوں جہان کی لذت تم ایک اللہ مولی جب دل میں تحبی فرمائے گا تو میرا یہ شعر پڑھو گے ۔

وہ شاہ دو جہاں جس دل میں آئے مزے دونوں جہاں سے بڑھ کے پائے

بس سبق ختم ہو گیا۔ اس بیان کو معمولی مت سمجھو یہ بیان ہم کو ،
آپ کو مولی سے ملانے والا ہے اور لیل سے چیڑانے والا ہے۔ بس ارادہ کرلو، قرآن پاک کی آیت ہے پُویْدُون وَجْهَهُ یعنی اللہ ای کو ملتا ہے جو اللہ کی رضا کا ارادہ کرتا ہے ، اور اگر لیلاؤں کا ارادہ کروگ تو مری ہوئی لاشیں ہی پاؤگ اور جوتے بھی پاؤگ جس کو اختر کہتا ہے کہ جس نے لیلاؤں کو جینڈل کرنے کی کوشش کی اس کی کھوپڑی پر مینڈل پڑے ۔ جو حمینوں پر مرتا ہے اس کی کھوپڑی پر جوتے پڑتے سینڈل پڑے ۔ جو حمینوں پر مرتا ہے اس کی کھوپڑی پر جوتے پڑتے

ہیں اور جو اللہ پر فدا ہوتے ہیں ان کے جوتے اُٹھائے جاتے ہیں۔ بس الله تعالیٰ ہے دعا کرو ، اس زمانہ میں حاملان عرش فرشتے روزہ داروں کی دعاؤں پر آمین کہتے ہیں۔ اے اللہ ہم سب کو اللہ والی حیات نصیب فرما ، اینے اولیاء اور دوستوں کی زندگی عطا فرما ، اے خدا گناہ کرتے كرتے ہم بڑھے ہوگئے ،بال سفيد ہوگئے ہمارے حالوں ير رحم فرمادے ، ایک سانس بھی ہم آپ کو ناراض نہ کریں اور ہر سانس آپ یر فدا کریں ہم سب کو بیہ تو فیق عطا فرمادے اور دونوں جہان کا اظمینان اور چین اور راحتیں عطا فرما ، ہر عم اور پریشانی کو یا اللہ عافیت سے بدل دے اور جملہ حاسدین اور دشمنوں کے شر کو مغلوب و مقبور کر کے مطرود کردے اور ظالموں کو ان کے مظالم پر نادم فرماکر ان کو مظلومین ے معافی ماتگنے کے لئے مضطر فرمادے ۔ اور ہماری زندگی کو یا اللہ رشک سلاطین اور رشک آفتاب اور رشک لیلائے کا ئنات اور رشک نعمائے دوجہان بنا دے کیونکہ آپ ہی نعمت دینے والے ہیں اور آپ نعمت دوجہاں کے حاصل ہیں ۔ اے اللہ اگر آپ ہم کو مل جائیں تو آب جارے کئے حاصل لذات دوجہاں ہیں ، ابنی رحمت سے یا اللہ جم سب کو اینا قرب خاص عطا فرما اور جو نہیں مانگا وہ بھی عطا فرماد یجئے۔ بِ مَا نَكُمْ وُولُولَ جَهَانَ عَظَا قُرُمَاوَ يَجِئَ وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَىٰ خَبْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَّ اللهِ وَ صَحْبِهِ أَجْمَعِينَ بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ \_

# مجلس درس مثنوی

۳ رمضان المبارك ۱۳۱۸ه مطابق ۳ جنوری ۱۹۹۸، بروز بفته بوتت ۷ بج صبح در خانقاه الداديد اشرفيد محشن اقبال بلاک ۲ كراچی

ار شاھ فر ھاچا گھ آج کے اشعار میں معرفت کا عظیم الثان مضمون ہے۔ اگر یہ مضمون سامنے ہو تو نماز میں ، علاوت میں ، الثان مضمون ہے۔ اگر یہ مضمون سامنے ہو تو نماز میں ، علاوت میں میرا سجدہ میں مزہ آجائے گا کہ کتنے عظیم الثان مالک کے قدموں میں میرا سر ہے ، کتنے عظیم الثان مالک کے سامنے میں ہاتھ باندھے کھڑا ہوں، کتنے عظیم الثان مالک کو اس مالک ہی کا کلام سنا رہا ہوں۔

گر تو ماه و مهر را گوئی نجفا گر تو قد سرو را گوئی دوتا

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ ان چاند سورج کی روشنی اللہ تعالی کے نور کے مقابلہ میں کچھ نہیں ہے کیونکہ نور کی تعریف ہے طاهر لنفسہ جو اپنی ذات سے ظاہر ہو اور بیر اپنی ذات سے ظاہر نہیں ہیں ، ان کا نور اللہ تعالیٰ کی ادفیٰ بھیک ہے اور پھر بیر غروب بھی ہوجاتے ہیں اور اللہ کا نور بھی غروب نہیں ہوتا اور قیامت کے دن بیر لیبٹ

وئے جانیں گے کما قال تعالیٰ اِذَا الشَّـمْسُ کُـوَّرَتْ کِسُ ان کی سے بھیک بھی عارضی ہے لہذا اللہ کے نور کے مقابلہ میں ان کی روشنی کیا بیجتی ہے۔ اس کے علاوہ جاند اور سورج کا نور فانی بھی ہے اور محدود بھی اور اللہ تعالیٰ کا نور غیر فائی غیر محدود ہے اور فائی محدود اپنی اکثریت کے باوجود غیر فائی غیر محدود کے سامنے اقلیت میں ہوتا ہے۔ اس کئے مولانا فرماتے ہیں کہ اے اللہ اگر آپ جائد اور سورج کو حقارت سے طعنہ نفا دیں کہ اے بے نورو! تمہارے اندر کوئی روشنی نہیں ہے ، تم مخفی ہو ، تم یر تو نور کا اطلاق بھی نہیں ہوتا ، تم تو ظاهر لنفسه بھی نہیں ہو تو مُظْهر لغیرہ کیے ہو کتے ہو ، میری دی ہوئی بھک سے تم روشن ہو اور کا ئنات کو روشن کررہے ہو ، اور روزانہ تم کو غروب کر کے تمہاری حقارت اور بے کسی کا تماشہ کا ننات کو دکھاتا ہوں کہ تم بے نور ہوجاتے ہو اور کا ننات کو روشنی دینے کے قابل بھی تہیں رہتے۔ ایس اے جاند اور سورج تمہارا نورِ حادث و فائی میرے نور قدیم واجب الوجود کے مقابلہ میں خفا و استتار ، کالعدم اور ے حقیقت ہے۔

اور اے اللہ اگر آپ سرو کے درخت کو (جس سے شعراء محبوبان مجازی کے قد کو تشبیہ دیتے ہیں ) فرمادیں کہ اے سرو کے درختو! تم میں ٹیڑھا پن ، انحنا ، عیب اور کجی ہے کیونکہ یہ رعنائی قد تہماری ذاتی صفت نہیں ہے ، میری عطا ہے اور میری رعنائی جمال اور كسن ازلى غير فانى سے اسے كوئى نسبت نہيں اور

گر تو کان و بحر را گوئی فقیر گر تو چرخ و عرش را گوئی حقیر

اگر آپ معادن سیم و زر اور مخازن لعل و گبر اور معد نیات کے انمول ذخائر اور بحر حامل سواحل جواہر یعنی اے خدا اگر آپ سونے چاندی کی کانوں اور فیتی موتیوں کے خزانوں اور معد نیات کے انمول ذخیر وں کانوں اور ساحل سمندر میں چھے ہوئے کروڑوں کروڑوں کے موتیوں کو فرمادیں کہ تم سب فقیر اور بھک منگے ہو ، اگرچہ تم ایسے غنی ہو کہ دوسر وں کو بھی غنی کرتے ہو لیکن چونکہ بیہ صفت غنا تمہاری ذاتی صفت نہیں میری بھیک ہے لہذا تم فقیر اور بھک منگے حقیر اور ناچیز اور کے حقیقت ہو اور اگر آپ عرشِ اعظم جیسی عظیم مخلوق کو جو ساتوں کے حقیقت ہو اور اگر آپ عرشِ اعظم جیسی عظیم مخلوق کو جو ساتوں اے عرش و کری ! تم سب حقیر مخلوق ہو

آل به نسبت با کمال تو رواست ملک و اقبال و غناما مر تو راست

تو اپنی مخلو قات کو ان تعبیرات سے خطاب کرنا آپ کے کمالات کے میں پیش نظر آپ کو زیب دیتا ہے کہ ملک و سلطنت اور اقبال مندی و غنا آپ بی کے لئے خاص ہے ، کسی اور کو زیبا نہیں کیونکہ آپ کی ذات قدیم اور واجب الوجود ہے اور مخلوق حادث و فانی ہے۔

> نیست زرغبأ وظیفه عاشقال یخت مستسقی است جان صاد قال

ل شارد فر دابا كنه مولانا كابيه شعر دراصل ايك حديث ماک کی شرح اور توضیح ہے۔ حضرت ابوہر مرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ قرمات بين كُنْتُ الْزَمَ لِصُحْبَةِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِينَ لَوْ حَضُور صلی الله علیه وسلم کی صحبت میں ایک دم چمٹا رہتا تھا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ زُرْغِبًا نُزْدَدُخُبًا ناغہ دے کر ملو اس سے محبت بڑھتی ہے تو سحانی کا عمل بظاہر اس حدیث کے خلاف معلوم ہوتا ہے لیکن اگر به جائز نه بهو تا تو حضور صلی الله تعالی علیه وسلم حضرت ابوہر یرہ کو منع فرمادیتے کہ ہر وقت ہمارے پاس نہ رہا کرد ۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا تکیر نہ فرمانا دلیل ہے کہ صحافی کا عمل درست تھا لیکن تکیم الامت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ دونوں حدیثوں میں تطبیق نہیں ہور ہی تھی کہ اس کاجواب اور اس حدیث کی شرح مجھے مثنوی کے مذکورہ شعر میں مل گنی۔ مولانا رومی فرماتے ہیں ہے نيست زرغبأ وظيفه عاشقال سخت مستشقی است جان صاد قال

نافہ دے کر ملاقات کرنا میے عاشقوں کا وظیفہ نہیں ہے۔ زُرْغِبًا نُؤْدَدُ حُبًا کا حَلَم رشتہ داروں کے لئے ہے کہ مثلاً سرال میں نہ پڑے رہو ورنہ ساس سر کہیں گے کہ کہاں سے میہ بے حیا داماد ملا کہ جب دیجمو پڑا رہتا ہے ۔ رشتہ داروں کے بیباں روزانہ مت جاؤ ، وہاں جاکر ڈیرہ مت ڈال دو ورنہ محبت میں کمی آجائے گی لیکن جو اللہ کے عاشق ہیں نافہ دے کر ملاقات کرنے کا حکم ان کے لئے نہیں ہے کیونکہ ان کی جان اللہ تعالیٰ کی سخت پیائی ہے کہ بغیر اللہ کے عاشقوں کی ملاقات کے وہ کہیں چین نہیں پاعتی۔ اگر مجھیلیوں سے کہا جائے کہ پانی میں نافہ دے کہیں چین نہیں پاعتی۔ اگر مجھیلیوں سے کہا جائے کہ پانی میں نافہ دے کہیں جین نہیں پاعتی۔ اگر مجھیلیوں سے کہا جائے کہ پانی میں نافہ دے کہیں چین نہیں پاعتی۔ اگر مجھیلیوں سے کہا جائے کہ پانی میں نافہ دے کہیں جین نہیں پاعتی۔ اگر مجھیلیوں سے کہا جائے کہ پانی میں نافہ دے کہیں جین نہیں کر تیا کرو تو وہ مرجائیں گی۔ حضرت ابوہر رہ وہ جائے گوت کی موانا فرماتے ہیں ۔

نیست زرغبا وظیفہ ماہیاں زانکہ بے دریا ندارند انس جال

ناغہ دے کر پانی سے ملاقات کرنا مجھلیوں کا کام شبیں ہے کیونکہ بغیر پانی کے وہ زندہ نہیں رہ سکتیں ، بغیر پانی کے وہ اپنی جان سے بیزار ہوجاتی ہیں۔

میر صاحب کا واقعہ ہے۔ جب انہوں نے آنا شروع کیا توضیح فجر کے بعد آتے تھے اور رات کو جاتے تھے ۔ میں نے ان سے کہا کہ تیسرے دن آیا کرو ۔ لیکن ایک بی دن میں وہ تڑپ گئے اور ایسے پاگل

ہوئے کہ بس سے از کر ناظم آباد میں میرے گھر کی طرف بھاگنے لگے ۔ راستہ میں ایک بوڑھا آدمی جارہا تھا اس نے جو انہیں بھاگتا ہوا دیکھا تو ایک طرف کو ہو گیا۔ اتفاق سے یہ مجھی اُدھر کو ہوئے کھر وہ دوس ی طرف بٹا تو ہے بھی جلدی میں أدهر ہی کو ہوگئے۔ وہ بے جارہ یا تو یہ سمجھا کہ میہ مجھ سے مکرا جائے گا اور میری بڈی پہلی ٹوٹ جائے گی یا یہ سمجھا کہ کہیں ہے مجھ پر حملہ تو نہیں کررہا ہے تو زور سے چیخا كه بائ مركبا مركبار مير صاحب معافى ما تكت بوئ بنت بوئ بحاكة رہے۔ انہوں نے بتایا کہ میری جدائی نا قابل برداشت ہورہی تھی اور ول جاہ رہا تھا کہ جلد از جلد ملاقات ہو۔ لبذا مولانا نے ای لئے فرمایا کہ ناند دے کر ملاقات کرنے کا تھم عاشقوں کے لئے نہیں سے کیونکہ بغیر محبوب کے ان کی زندگی دو تجر ہے جیسے مچھلیوں کے لئے بیہ ناممکن سے کہ یانی سے وہ ناغہ دے کر ملاقات کریں کیونکہ یانی ان کی زندگی کی اساس ہے بغیر یانی کے وہ زندہ نہیں رہ سکتیں۔ اسی کو مولانا شاہ محمد احمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں \_

### ترا ذکر ہے مری زندگی ترا مجولنا مری موت ہے

ای لئے حضرت ابوہر رہو رضی اللہ تعالی عند کی جان عاشق زرغباً کی متحمل نہ تھی اس لئے وہ ممیشہ سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی چوکھٹ ر بڑے رہے تھے۔

ار والشائد الدرالية المحدد حضرت حكيم الامت تفانوى كو دى برس تك ايك اشكال تفا مر حضرت كا ظرف ديكه كه دى برس تك كمي پر ظاہر نبيس كيا كه بيس اس اشكال بيس جتلا ہوں۔ اس لئے كه بتاكر دوسرے كو كيوں اشكال بيس والوں ـ كمال ہے كه دس سال تك چھپايا ـ بعد بيس وہ اشكال مثنوى ہے حل ہوا ـ اشكال بيہ تفاكه الله تعالى ارجم الراجمين بيں اپن رحمت ہے بدون مجاہدہ سب كے نفس كو ولى الله بنانے پر قادر بيں ليكن پيم مجاہدہ كيوں فرض كيا كه ہر وقت نظر الله بنانے پر قادر بيں ليكن پيم مجاہدہ كيوں فرض كيا كه ہر وقت نظر بهاؤ ، بيد كرو وہ نه كرو ـ اپن راسته كو اتنا مشكل كيوں كرديا ـ اس كا جواب مولانا نے مثنوى ميں ديا ہے \_

لیک شیرینی و لذات مقر ہست بر اندازهٔ رنج سفر

حضرت کا دس سال کا اشکال ای شعر نے حل کردیا۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ منزل کی لذت و شیرینی و لطف و آرام کا ادراک سفر کی تکلیف ہوتی ہے تکلیف و صعوبات پر موقوف ہے۔ سفر میں جتنی تکلیف ہوتی ہے منزل کا لطف ای قدر زیادہ محسوس ہوتا ہے۔ ای لئے اللہ تعالیٰ نے ایجی راہ کو تھوڑا سا مشکل کردیا اور اپنے بندوں کو تھوڑے مجاہدات سے گذارا تاکہ ان کو جنت کا مزہ خوب آئے اور داخل ہوتے ہی کہیں آئے مُن کریا انگر کے ایک لئے ایک کئے کے اللہ اللہ نی اُڈھٹ عَنَّا الْحَوْنُ سب تعریف ای اللہ کے لئے ہے

جس نے ہمیں حزن و غم سے نجات دی الہذا اگر حزن نہ رہ گا تو افھب کیا ہوگا ؟ بولئے اگر جنتی دنیا میں حزن سے نہ گذرتے تو افھب کیے کہتے ۔ البذا جنت کا مزہ ای مجاہرے سے آئے گا ۔ مولانا گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ نے بخاری شریف پڑھاتے وقت فرمایا کہ قیامت کے دن جب سب دوز فی دوز نج میں ڈال دے جائیں گے تو اللہ تعالی پوچیس گے مقل المنتقب کیا تیرا پیٹ بحر گیا تو دوز نج کے گی کہ اللہ میرا پیٹ نہیں بحرا تو اللہ تعالی اس پر اپنا قدم رکھ دیں گے یعنی جی خاص نازل فرمائیں گے اللہ تعالی اس پر اپنا قدم رکھ دیں گے یعنی جی خاص نازل میرا تو سکون عرائی گا میں کے اللہ تعالی اس کو سکون فرمائیں گے آلمُواد بالقدم الله کا اللہ کیائے الحاصة کی سے اس کو سکون ہوجائے گا۔

ایسے ہی جنت ہمی کہے گی کہ یا اللہ میرا پیٹ نہیں ہمرا تو اللہ تعالیٰ ایک مخلوق کو پیدا کرکے جنت میں ڈال دیں گے کیونکہ یہ انعام ہے اور انعام دینا شان کرم کا ظہور ہے اور دوزخ کے سوال پر کوئی نئی مخلوق پیدا کرکے دوزخ میں نہیں ڈالی کیونکہ اللہ تعالیٰ کی شان رحمت اورشان عدل کے خلاف تھا کہ بے گناہ مخلوق پیدا کرکے اس کو آگ میں جلاتے ۔ اللہ کی ذات ظلم سے پاک ہے لہذا وہاں اپنے نور سے اس کو بجھادیا اور اس کا پیٹ بھر گیا اور یہاں ایک مخلوق پیدا کرکے اس کو مخلوق پیدا کرکے میں وہی منان کو جند میں ڈال دیا تو ایک طالب علم نے کہا کہ کاش میں وہی مخلوق ہو تا کہ نہ روزہ نہ نماز نہ جج نہ زکوۃ نہ گناہ سے بچونہ نظر بچاؤ اور مفت میں جنت یاجاؤ۔ تو حضرت گنگوہی نے فرمایا کہ ارب بدھو ان کو مفت میں جنت یاجاؤ۔ تو حضرت گنگوہی نے فرمایا کہ ارب بدھو ان کو مفت میں جنت یاجاؤ۔ تو حضرت گنگوہی نے فرمایا کہ ارب بدھو ان کو

جنت کا کیا مزہ آئے گا۔ مزہ تو ہم لوگوں کو آئے گا جو تکلیفیں اُٹھاکے جنت میں جائیں گے۔ جنہوں نے نہ روزہ رکھا نہ نماز پڑھی نہ غم اٹھایا نہ کوئی تکلیف برداشت کی نہ جہاد کیا نہ خون بہایا اور نہ خون تمنا کیا وہ کیا جانیں گے کہ مزہ کیا چیز ہے کیونکہ راحت کا مزہ تکلیف کے بعد ہے۔ جو تکلیف اٹھاتے ہیں ان کو احساس ہوتا ہے کہ راحت و آرام کیا چیز ہے لبذا حضرت نے فرمایا کہ ان شاء اللہ تعالی ہم لوگوں کو جنت کا جو مزہ آئے گا وہ اس مخلوق کو نہیں آئے گا جس کو اللہ تعالی پیداکر کے جنت میں ڈال دیں گے۔

الحمد للله اس وقت روزے کی برکت سے کیے عجیب علوم بیان ہو گئے۔ الله تعالی قبول فرمائیں اور قیامت تک صدقهٔ جاریہ بنائیں آمین۔

اے اللہ آپ نے محض اپنے کرم سے اختر کو جو دردِ دل عطا فرمایا ہے اور اس دردِ دل عے نشر کے لئے جو زبان ترجمانِ دردِ دل عطا فرمائی ہے اور اپ کرم سے جو کان قدردان دردِ دل عطا فرمائے ہیں اے اللہ میری آہ کو میرے دل میں اور ان کے دل میں اُتار دیجئے اور اے خدا میری کسی آہ کو ضائع نہ ہونے دیجئے اور سارے عالم میں میری ہر آہ کو اور میرے دردِ دل کو قیامت تک نشر کا سامان فرماکر اسے شرف قبول عطا فرماد یجئے۔ آمین یا رب العالمین بحرمۃ سیدالمرسلین کھے



# مجلس درس مثنوی

مضان المبارك ١١٣١ه مطابق ٦ جنورى ١٩٩٨ بروز سه شنبه
 منگل) بعد نماز فجر بمقام خافتاه امداديه اشرفيه گلش اقبال بلاك ٢ كراچى

کود کے از حسن شد مولائے خلق بعد پیری شد خرف رسوائے خلق

فانی کی عارضی جمک دمک بہت بڑا دھوکہ ہے ۔ڈیٹی نذیر احمد ایک ادیب گذرا ہے۔ اس نے ایک لڑے کا قصہ لکھا ہے علی گذھ یونیورٹی کا جہاں سے میر صاحب نے نی کام کیا ہے کہ اس یونیورٹی کا ایک لڑکا بہت بی حسین تھا۔ لڑکے تو اس کے چکر میں تھے بی لیکن استاد لوگ بھی اس کے چکر میں رہتے تھے ۔ یہ حسن عجیب ظالم چیز ہے کہ اگر دل میں خوف خدانہ ہو تو حسین شاگرد استاد بن جاتا ہے۔ سب استاد اس ير لنو ہوگئے ،كوئى مٹھائى لا رہا ہے ،كوئى كباب لارہا ہے، تحفے دئے جارہے ہیں ، ہر وقت خدمت میں لگے ہوئے ہیں کیکن آخر میں کیا ہوا؟ دو تین سال کے بعد جب اس کے گالوں بربال آگئے اور بال بھی ایسے آئے کہ ناک تک رخسار حیب گئے اور سارے بدن یر بھی بال ہی بال ہوگئے ، کندھے یر گردن پر سینے یر، بغل میں ہر جگہ بال ہی بال اور مو چھیں بھی اس کی بڑی بڑی ہو گئیں جس پر میرا ایک قطعه ہے

#### مونچھوں کے زیر سامیہ لپ یار حجیب گئے

یعنی جس لب یار کو چوس رہا تھا اس پر بڑی بڑی مو تجیس آگئیں وہاں اب اگر اند جرے میں مند لگایا تو مند میں بڑی بڑی مونچھ جو آئی تو سب مزے کر کرے ہوگئے اور

داڑھی کے زیر سامیہ وہ رخسار حجیب گئے

وہ گال اب نظر بھی نہیں آتے جن پر مرا تھا اور ہروقت پوچھ رہا تھا تہاڈا کی گل اے(بینی تمہارا کیا حال ہے) اس کے بعد حسن کا اور زیادہ زوال ہوا تو

> بالوں کی سفیدی میں زلفِ یار حجیب گئے جتنے تھے یار کسن وہ سب یار حجیب گئے

جب مو نچیوں کے سائے میں لب یار پھپ گئے اور داڑھی کے سائے میں رُخبار پھپ گئے اور بالوں کی سفیدی میں زلف یار پھپ گئے تو جتنے یار کسن سے وہ سب یا ر بھی پھپ گئے بعنی مند پھیر کر بھاگ نگلے۔ اس پر میراایک شعر ہے ۔

> شکل گبڑی تو بھاگ نکلے دوست جن کو پہلے غزل سناۓ ہیں

یہ ہے عاشقان مجاز کی بے وفائی و خود غرضی اور نفس پر تی۔ تو یو نیورٹی کے اس لڑکے کا جب حسن گبڑگیا اور اس کے سب پرستار بھاگ گئے تو وہاں اس ادیب نے ایک شعر لکھا ہے جو بہت عبر تناک ہے ۔

> گیا حسن خوبان دل خواہ کا ہمیشہ رہے نام اللہ کا

صرف الله كا نام اور الله كے نام كى لذت اور الله كانور بميشه باقى رہنے والا ہے جس كے منه سے ايك بار الله كا نام فكل كيا اس كا نور قيامت كا روح پر باقى رہے گا۔ اى كو مولانا فرماتے ہيں \_

رنگ طاعت رنگ تقویٰ رنگ دیں تا ابد باقی بود بر عابدیں

الله کی طاعت و تقوی اور دین کا نور ارواح عابدین میں ہمیشہ قائم رہتا ہے۔ اس کے علاوہ ہر چیز فانی ہے گُلُ شَیْءِ مَا خَلَا اللّٰهَ بَاطِلُ ۔ حسن بھی فانی ہے الله الله مولانا فرماتے ہیں۔ بھی فانی ہے البذا مولانا فرماتے ہیں۔

عشق بامرده نباشد پائیدار عشق را باحی و باقیوم دار

ان مرنے والی لاشوں کا عشق پائیدار نہیں ہوتا اس کئے اس کی و قیوم سے محبت کرو جس کو فنا نہیں ، مُر دول کا اور اس کی و قیوم کا عشق جمع نہیں ہوسکتا۔ اس لئے ہمارے بزرگوں نے امارہ سے سخت احتیاط کی سے۔

نوا ب قیصر صاحب نے بتایا کہ ہم اور مولانا شاہ ابرارالحق صاحب دامت برکاتہم تھانہ بھون جاتے تھے اس وقت ہمارے داڑھی مونچھ نہیں آئی تھی تو ہم دونوں کو رات میں خانقاہ میں قیام کی

اعازت نه تھی یعنی جتنے لڑکے بے ریش ہوتے تھے تو ایسے لڑکوں کے لئے حضرت کا تھم تھا اور حضرت کی طرف سے اعلان ہوتا تھا کہ جو لڑکے داڑھی والے نہیں ہیں جلدی سے خانقاہ خالی کردیں۔ ایک گھر خانقاہ کے قریب کرائے یر لیا گیا تھا جس میں ایسے سب لڑکے رکھے جاتے تھے اور ایک اللہ والے متقی بڑے میاں ان کے تگراں ہوتے تھے جو مہتم الاطفال تھے۔ یہ تھی ہارے اکابرکی احتیاط۔ اس کے برعکس سنت و شریعت کے خلاف جو خانقابیں ہیں وہ دراصل خانقاہ نہیں خوا مخواہ ہیں اور ان کے شاہ صاحب شاہ صاحب نہیں ساہ صاحب ہیں کہ بے رکیش لڑکوں کے سریریٹے رکھوا کر اور آنکھوں میں کاجل لگوا کر تعتیں سنتے ہیں حالانکہ ایسے لڑکوں کو دیکھنا اور ان سے تعتیں سننا ای طرح حرام ہے جس طرح کسی اجبیہ عورت کو دیکھنا اور اس سے تعتیں یا عار فانه کلام سننا حرام ہے ۔ علامه شامی لکھتے ہیں الاَمْرَدُ الْحَسَنُ الَّذِيْ طَرَّ شَارِبُهُ وَ لَمْ تَنْبُتُ لِحْيَتُهُ فَحُكُمُهُ كَحُكُم الْمِرْأَةِ لَا يَحُوُّرُ النَّظَرُ مِنْ فَرْقِهِ إِلَىٰ قَدَمِهِ لِعِنَى امر د كا حكم مثل عورت كے ہے اس كو سرے ياؤں تک دیکھنا حرام ہے لہٰذا ہم لوگ جتنا اللہ کا شکر کریں کم ہے کہ اللہ تعالی نے سے اللہ والوں سے ہمیں جوڑ دیا ورنہ نہ جانے کیا حال ہوتا۔ آه! ایک بار حضرت حکیم الامت مجدد الملت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی کے سجیتیج مولانا شبیر علی صاحب نے ایک اڑے کو خانقاہ کے بالا خانے پر جہاں حضرت باوضو تفسیر بیان القرآن

لکھ رہے ہے بھیج دیا۔ حضرت کیم الامت ایک لحد وہاں نہیں اے فرآنے آگئے اور فرمایا کہ مولوی شہیر علی جس کے داڑھی مونچھ نہ ہو ایسے لڑکے کو میری تنہائی میں مت بھیجو، نفس کا کوئی بحروسہ نہیں اور فرمایا کہ جو لوگ مجھے کیم الامت اور مجدد الملت سجھتے ہیں وہ میرے اس عمل سے سبق حاصل کریں کہ جس کو دہ اپنا بڑا سجھتے ہیں وہ جب اپنے نفس پر اعتماد نہیں کرتا اور اسباب گناہ سے احتیاط کرتا ہے احتیاط کرتا ہے تو خود انہیں کتنی احتیاط کرنی جائے گئے۔

بھروسہ کچھ نہیں اس نفس امارہ کا اے زاہد فرشتہ بھی یہ ہوجائے تواس سے بدگماں رہنا معھوں

همچو امرد کز خدا نامش دهند تابدال سالوس در دامش کنند

ار شگاہ گرد اوپا کھ مولانا روی فرماتے ہیں کہ بعضے خبیث الطبع امر دوں کو خدائے حسن کہتے ہیں کہ آپ تو حسن کے دیوتا اور حسن کے خدا معلوم ہوتے ہیں تاکہ اس تعریف اور چاپلوی سے اس کو اپنے کرو فریب کے جال میں پھنیا لیں۔ یہ میں نہیں کہہ رہا ہوں ، یہ مولانا روم ہیں جو آٹھ سو برس پہلے گذرے ہیں وہ صوفیوں کو سبق دے رہے ہیں کہ دیکھو نفس سے ہشیار رہنا یہ کس طرح

چاپلوی اور تعریف کرتا ہے تاکہ وہ معثوق اس کے چکر میں آجائے۔ سالوس کے معنی بیں خوشامد اور تعریف کرنا کسی کو دھوکہ دینے کے لئے۔

اس پر مجھی ایک واقعہ سن لو جو میرے شیخ حضرت شاہ عبدالغنی صاحب رحمة الله عليه نے سايا تھا كه ڈاكيه سے ايك مخص كى لرائى ہو گئی تو اس نے کیے بدلہ لیا کہ جدھر ہے وہ ڈاکیہ گذر تا تھا تو وہ زور سے شور کرتا تھا کہ ہٹو سر کاری آدمی جارہا ہے اور خود مجھی ایک طرف ہوجاتا تھا اور اگر تبھی اپنی موٹر سے جارہا ہو تا تو موٹر کو ایک کنارے کھڑا کرکے موٹر سے اتر تا اور کھڑے ہو کر سیلوٹ مار تا کہ ارے بھئی دیکھو سرکاری ڈاک جارہی ہے ، یہ سرکاری آدمی ہے اس کا خوب احترام كرو \_ ڈاكيد ملجھنے لگا كه ميں كوئى بہت بڑى چيز ہول ـ ايك دن ایس نی جارہا تھا تو ڈاکیہ نے اس سے بھی اکرام طلب کیا اور اس کی کار کے سامنے اپنی سائل کھڑی کرکے منہ چڑاکر بے ادبی سے بات کی کہ دیکھتے نہیں ہو سر کاری ڈاک جارہی ہے ،میرا راستہ روکتے ہو۔ بس ایس نی نے وہ پٹائی کی کہ مزاج درست ہو گئے ۔ تو بعض لوگ بہت زیادہ اکرام کر کے پٹواتے ہیں ۔ ای طرح اہل نفس معثو توں کی تعریف اور خوشامد کرتے ہیں تاکہ ان کو چکر میں ڈال کر اپنا الو سیدھا كرير \_ مولانا كا مقصد صوفيا و سالكين كو عبيه كرنا ب كه أكرتم ان صور توں اور شکلوں میں بڑے تو سمجھ لو لیلائے کا تنات میں جو پھنسا وہ

مولائے کا نئات سے محروم ہوا اور پھر ان کا حسن بھی باقی نہیں رہا۔ لہذا نہ دنیا ملی نہ آخرت

> نہ خدا ہی ملا نہ وصال صنم نہ اوھر کے رہے نہ اُدھر کے رہے

مولانا رومی سمجھانے کے لئے ایک حمثیل پیش کرتے ہیں کہ ایک شخص نے دریا میں جاند کے عکس کو دیکھ کر سوجا کہ آج تو جاندیانی میں آگیا چلو اس کو بکڑ لو کیونکہ آسان پر جانا تو مشکل تھا اب تو جاند زمین پر آگیا ہے کیوں نہ اس کو دبوج لیں۔ جب وہ اندر گھسا تو پیر کے نیچے بالوجو ہلا تو یانی گدلا ہو گیا اور عکس غائب ہو گیا اور اصلی جاند ہے مجھی محروم ہو گیا بلکہ جاند سے اور دور ہو گیا۔ مولانا نصیحت فرماتے ہیں کہ ان حسینوں سے نامحر موں سے دور رہو تو اللہ کو یالو گے ورنہ جو عکس کے پیچھے دوڑے گا اصل سے بھی محروم ہوجائے گا اور معثوقوں کا حسن جب زائل ہوجاتا ہے تو عالم شاب کی رعنائیاں ، مستیاں اور ر گلینیاں بھی چلی جاتی ہیں اور ان کے عشاق بھی ہاتھ مل کر رہ جاتے ہیں کہ بائے ان کو جو بریانیاں ، مٹھائیاں ، خوبانیاں اور رس ملائیاں کلائی تحیں سب نے کار گئیں۔ اس کے برعکس اہل تقویٰ بڑھے بھی ہوجائیں گے مگر ان کے قلب کی مستوں کو اللہ باتی رکھتا ہے کیونکہ ان کی جوائی اللہ پر فدا ہوئی ہے ، انہوں نے اپنی جوانی کو اللہ کے یاس

جمع کردیا اور جو چیز اللہ کے پاس جمع ہوگئی وہ باقی ہوگئی۔ لہذا بڑھاپے میں بھی اہل تقویٰ کی روح پر عالم شباب طاری ہوتا ہے ، ان کو ذکر میں ایبا مزہ آتا ہے کہ ساری کا ئنات کی لذتیں اس کے سامنے بیج میں۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں :

> ﴿ مَا عِنْدَكُمْ يَنْفَدُ وَ مَا عِنْدَ اللَّهِ بَاقِ ﴾ جو گھ تہارے پاس ہے فنا ہونے والا ہے اور جو اللہ کے پاس ہے وہ باتی رہنے والا ہے

البذا جو تم نے اینے نفس کی خواہش پر خرج کردیا ، زندگی کی جوانی کو اور کالے بالوں کو حسینوں کے گالوں پر فدا کردیا تو تم نے سب فنا كرديارير سب مَا عِنْدَكُمْ يَنْفَدُ موكيا ، نه كالے بال رئيں كے ، نه گورے گال رہیں گے ، ڈھونڈنے ہے بھی نہیں یاؤگے کہ جوانی کدھر گئی۔ ایک بڈھا جھکا ہوا جارہا تھا۔ بڑھایے میں کمر جھک جاتی ہے تو کسی نوجوان نے شرار تا کہا کہ بڑے میاں جھکے جھکے جارہے ہو کیا و هونڈ رہے ہو؟ تو اس نے کہا کہ میں اپنی جوانی کو ڈھونڈ رہا ہوں۔ اس جو مرنے والوں کے ڈسٹمپروں پر مرتے ہیں اور خلاف پیغیبرزندگی گذارتے ہیں ان کا یہی حال ہے کہ ان کو نہ دنیا ملتی ہے نہ آخرت اور یہ سخص ولی اللہ تو ہو ہی نہیں سکتا کیونکہ ولایت تقویٰ پر مبنی ہے اور معثوقوں ے دل لگانا فتق ہے اور فتق و تقوی جمع نہیں ہو سکتے ہے اجماع ضدین ہے جو محال ہے۔آگے مولانا فرماتے ہیں

## چوں بہ بدنامی بر آید رئیش او دیو را نگ آید از تفتیش او

جس حسین لڑکے کو عاشقان مجاز خدائے حسن کہہ رہے سے اور اس کی خوشامد و چاپلوی کررہے سے اور اس پر مال خرچ کرکے اے دام شہوت و فسق میں لے رہے سے یہی لڑکا اس بدنامی معثوقیت کے ساتھ جب کچھ دن بعد داڑھی مونچھ والا ہوجاتا ہے تو پھر شیطان بھی اس کی خیریت نہیں پوچھتا اور اس کے عشاق راہ فرار اختیار کرتے ہیں اور اگر کہیں اس کو دیکھتے ہیں تو کھسک جاتے ہیں۔

چوں رود نور و شود پیدا دخال بفسر د عشق مجازی آل زمال

مولانا فرماتے ہیں کہ داڑھی مونچھ آنے سے جب چہرہ پر دھوال ظاہر ہوتا ہے اور چہرہ کا حسن غائب ہوجاتا ہے اس وقت عشق مجازی کا بازار مختدًا پڑ جاتا ہے اور مجاز کی گرم بازاری عشق الیمی سرد پڑتی ہے کہ پھر مجھی گرم نہیں ہوتی۔ اس لئے مولانا رومی تضیحت فرماتے ہیں

> عشق بامرده نباشد پائیدار عشق را باحی و باقیوم دار

مرنے والوں کے ساتھ عشق پائیدار نہیں ہوتا کیونکہ ایک دن یا تو وہ مرجائیں گے یا مرنے سے پہلے ہی ان کا حسن ایسا زائل ہوگا کہ ان کی طرف دیکھنے کو بھی دل نہ چاہے گا۔ لبذا محبت صرف اس زندہ حقیق سے کرو جو ہمیشہ سے زندہ ہے اور ہمیشہ زندہ رہے گا اور جس کی حیات کے فیضان سے ساری کا نئات کی حیات قائم ہے اور جو قیوم بھی ہے کہ خود اپنی ذات سے قائم ہے کسی کا مختاج نہیں اور ساری کا نئات کو اپنی قدرت قاہر ہ سے سنجالے ہوئے ہے۔ ایس صرف وہ جی و قیوم ہی محبت کے قابل ہے کیونکہ مرنے والے جب ایک دن خود مرجائیں ہی محبت کے قابل ہے کیونکہ مرنے والے جب ایک دن خود مرجائیں سنجال سکتے وہ دوسروں کو کیا سنجالیں گے۔

ناف ما بر مهرخود ببریده اند عشق خود در جان ما کاریده اند

 معنی میں یہاں شرط کے ہے یعنی اللہ تعالیٰ نے اپنے محبت کی شرط پر ہم کو وجود بخشا ہے کہ جا تو رہے ہو گر میری محبت کے پابند رہنا ، اس شرط پر ہم تم کو دنیا میں بھیج رہے ہیں کہ تم غیروں کے نہ بنا ، اس شرط پر ہم تم کو دنیا میں بھیج رہے ہیں کہ تم غیروں کے نہ بنا ، اس شرط پر ہم تم کو دنیا میں بھیج رہے ہیں کہ تم غیروں کے دہ بنا ،

نہیں ہوں کسی کا تو کیوں ہوں کسی کا اُنہیں کا اُنہیں کا ہوا جارہا ہوں

میرے شیخ یہ شعر پڑھا کرتے تھے ۔

نہ مجھی تھے بادہ پرست ہم نہ ہمیں یہ ذوق شراب ہے لب یار چوہے تھے خواب میں وہی ذوق مستی خواب ہے

پھر حضرت اس کے معنی بتاتے ہتے کہ جب اللہ نے ارواح کو اپنی بھلی وکھائی اور سوال فرمایا آئسٹ بوربٹھٹم کیا میں تمہارا رب نہیں ہوں تو اس میں اپنی شان ربوبیت کی بھلی دکھادی اور اپنی محبت کی چوٹ لگادی۔ وہی چوٹ لگی ہوئی ہے کہ آج اللہ کا نام س کر کافر کا بھی دل دمل جاتا ہے اور کتنا ہی فاسق ہو گر اللہ کا نام س کر وہ سوچنے پر مجبور موجاتا ہے کہ آہ جیسے ہم نے بھی اس نام کو سنا ہے۔ اپنی چوٹ لگا کر ہمیں دنیا میں بھیجا ہے ، ان کی محبت ہماری جانوں کا فطری ذوق ہے۔ ہمیں دنیا میں بھیجا ہے ، ان کی محبت ہماری جانوں کا فطری ذوق ہے۔ اس کو خواجہ صاحب فرماتے ہیں ہے

دل ازل سے تھا کوئی آج کا شیدائی ہے تھی جو اک چوٹ پرانی وہ اکھر آئی ہے

جب پروا ہوا چلتی ہے تو پرانی چوٹ درد کرنے لگتی ہے۔ اللہ کی محبت کی سے پروا ہوا کی اللہ کی محبت کی سے پروا ہوائیں اللہ والوں کی مجالس میں ملتی ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں ، جامع صغیر کی روایت ہے کہ

إِنَّ لِرَبَّكُمْ فِيْ آيَّامِ دَهْرِكُمْ نَفَحَاتٍ فَتَعَرَّضُوْا لَهُ لَعَلَّهُ آنُ يُصِيْبَكُمْ نَفْحَةٌ مِنْهَا فَلَا تَشْقَوْلَ بَعْدَهَا آبَداً ﴿ رَا ص ٩٠)

اے میری امت کے لوگو! تمہارے زمانہ کے شب و روز میں اللہ تعالی کے قرب کی ہوائیں آتی رہتی ہیں ، تجلیات جذب نازل ہوتی رہتی ہیں ، تجلیات جذب نازل ہوتی رہتی ہیں ۔ تم ان کو خلاش کرو شاید کہ تم ان میں سے کوئی ججلی ، شیم کرم کا کوئی جمونکا پاجاؤ جس کا بیہ اثر ہے کہ پھر تم مجھی بد بخت و بدنصیب نہیں ہو سکتے ۔ اس حدیث میں اللہ کے قرب کی ہواؤں کا، تجلیات قرب کی نوال کا زمانہ بتایا گیا۔

لیکن بخاری شریف کی حدیث میں ان کا مکان بھی بتادیا گیا کہ سے کہاں نازل ہوتی ہیں

> هُمُ الْجُلَسَاءُ لَا يَشْقَىٰ جَلِيْسُهُمْ (ج ٢ باب فضل ذكرالله تعالىٰ)

یہ اللہ والے ایسے ہم نشین ہیں کہ جن کے پاس بیٹنے والا مجھی بد بخت و

بد نصیب نہیں رہ سکتا ۔

دونوں حدیثوں کو ملانے سے ایک علم عظیم عطا ہوا۔ زمانہ کے شب و روز میں جو تجلیات جذب نازل ہوتی ہیں اور جو شقاوت کو سعادت سے بدل دیتی ہیں ان کی منزل اور محل اور ان کا مکان اہل اللہ کی مجالس ہیں کیونکہ ان کا جلیس و ہم نشین بدبخت نہیں رہ سکتا۔ معلوم ہوا کہ ان تجلیات مقربات کی جائے نزول مجالس اہل اللہ ہیں لہذا جو اللہ والوں کے پاس بیشتا ہے تو جذب کی کوئی تجلی اس پر بھی پڑ جاتی ہے اور وہ ہمیشہ کے لئے سعید ہوجاتا ہے اور محبت کی پرانی چوٹ جو اَکسٹ ہو برائر اللہ تعالی نے لگائی تھی پھر اُبھر آتی ہے اور یہ اور یہ اللہ کی محبت کا درو مستقل یاجاتا ہے۔

دونوں حدیثوں کے ارتباط سے جو علم عظیم اللہ تعالیٰ نے عطا فرمایا اس کی حلاوت سے دل مست ہورہا ہے ۔ جامع صغیر کی روایت سے معلوم ہوا کہ اس دنیا کے شب و روز زمانِ تجلیات جذب ہیں کہ انہیں شب و روز میں جن کو وہ تجلیات مل گئیں اس کے بعد کوئی شقی و بد بخت نہیں رہ سکتا ۔

مندرجہ بالا حدیث پاک سے ان تجلیات جذب ، تجلیاتِ مقربات اور نفحات کرم کا زمانہ تو معلوم ہو گیا لیکن دل میں یہ سوال پیدا ہو تا تھا کہ یہ تجلیات کہاں ملتی ہیں ؟ بخاری شریف کی حدیث لا یشفیٰ جَلِیْسُهُمْ ہے اللہ تعالٰی نے فورا دل میں یہ بات عطا فرمائی کہ اہل اللہ کی مجالس ہی وہ مکان ہیں جہاں ان تجلیات کا نزول ہوتا ہے جن کو

پانے کے بعد شقاوت سعادت سے اور بد بختی نیک بختی سے تبدیل

ہوجاتی ہے ۔ الحمد لللہ تعالیٰ کہ تجلیات جذب کے زمان و مکان کا تعین

مدلل بالحدیث ہوگیا فالصد للہ رب العالمین ۔

اللہ تعالیٰ اپنے کرم ہے عجیب و غریب علوم عطا فرمارہے ہیں اور یہ آپ حضرات ہی کی برکات ہیں ، اس مہینے کی برکات ہیں اور میرے ان بزرگوں کی برکات ہیں جن کے ساتھ ایک عمر اختر نے بسر کی اور ایی بسر کی کہ جنگل میں وس سال تک فجر سے لے کر ایک مے تک ناشتہ نہیں کیا کیونکہ میرے شیخ بھی ناشتہ نہیں کرتے تھے تو میں کیے کرتا ۔مجھے شرم آتی تھی کہ شخ تو ناشتہ نہ کری اور گھر ہے میرے کئے ناشتہ آئے۔ میرا ناشتہ اشراق و حاشت اور ذکر و تلاوت سے ہوتا تھا۔ دوپیر ایک کے تک ایک دانہ اُڑ کر پیٹ میں نہ جاتا تھا۔ خوب کڑا کے کی مجبوک لگتی تھی لیکن کیا بتاؤں کہ چینج کی صحبت میں کیا لطف آتا تھا کہ آج تک وہ مزہ دل میں محسوس ہوتا ہے۔ اللہ تعالی قبو ل فرمائیں یہ کیا کہیں عجیب و غریب معاملہ تھا وہاں نہ بیت الخلاء تھا نہ عسل خانہ اور جنگل میں استخا کے لئے جانا اور تقریباً ایک میل سے شیخ كے لئے ياني لانا كيونكه حضرت كنويں سے وضو نہيں كرتے تھے۔ فرماتے تھے کہ ہندو یہاں یانی بحرتے ہیں اور کنویں میں اپنا ڈول ڈالتے ہیں اگرچہ اس سے وضو کرنا جائز ہے لیکن میرا دل نہیں جاہتا لہٰذا

گرمیوں کی دھوپ میں روزانہ ایک میل دور ندی سے حضرت کے لئے پانی لا تا تھا۔اللہ تعالیٰ کی رحمت سے اُمید ہے کہ

> آہ جائے گی نہ میری رائیگال جھھ سے ہے فریاد اے رب جہال

الله والوں کی خدمت الله تعالیٰ رائیگاں نہیں کرتا ، اینے پیاروں کی خدمت اور ان کی محبت خدائے تعالی ضائع نہیں فرماتے ۔ حضرت مولانا شاہ ابرارالحق صاحب دامت بر کا حجم جو اب میرے مرشد ہیں جدہ میں مجھ سے فرمایا کہ سارے عالم میں جو تم کو یو جھا جارہا ہے اور تم ے جو دین کا کام لیا جارہا ہے ہی سب حضرت شاہ عبدالغنی پھولپوری رحمة الله عليه كى خدمت كا صدقه ہے اور اينے سكے بھائی اسرار الحق صاحب سے جو حیدر آباد سندھ میں رہتے تھے فرمایا کہ میں نے جو کتابوں میں بڑھا تھا کہ لوگ اینے مین کی پہلے زمانے میں کس طرح فدا ہوتے تھے اور کتنی مشقت اور محبت سے ان کی خدمات میں سر گرم رہتے تھے وہ کتابوں میں تو بڑھا تھا میں نے روئے زمین یر نہیں دیکھا تھا گر اختر کی زندگی میں وہ کتابوں کا بڑھا ہوا مجھے نظر آگیا ، یہ ان کے بھائی نے مجھے بتایا کہ مولانا ابرارالحق صاحب یوں فرمارے تھے۔ اس کی مجھے اتنی خوشی ہے کہ اگر سلطنت ہفت اقلیم دے دوں تو حق ادا نہیں ہو سکتا۔

ایک دفعہ میں گیارہ بح رات کو پھولپور آیا ۔ معلوم ہوا کہ حضرت اور مولانا ابرارالحق صاحب اعظم گذھ چلے گئے جو وہاں سے تمیں جالیس میل ہے۔ میں وہاں سویا نہیں اگرچہ سونے کی جگہ تھی۔ سیدھا اسٹیشن آگیا اور پلیٹ فارم پر جاگتا رہا۔ دو تین بجے کے قریب دوسری ریل جب آئی تو اس ہے میں تبجد کے وقت اعظم گڈھ پہنچ گیا۔ حضرت سورہے تھے۔ میرے شیخ کا معمول تھا کہ تھوڑی تھوڑی دیریر الله الله الله الله كرتے . آدها گفته با بین من كے بعد آنكه کھل جاتی تھی ۔ ایسی نیند نہیں تھی کہ جس میں تشکسل ہو ۔ ہر آدھا گفتہ بعد جب آنکھ کھل گئی تو اللہ اللہ اللہ کہہ کے پھر سوحاتے تھے گویا الله الله حضرت کی غذا تھی ، حضرت کی حیات کی بنیاد تھی ۔ پس حضرت نے جیسے ہی اللہ اللہ کیا میں نے کہا السلام علیم و رحمة الله فرمایا و علیکم السلام و رحمۃ اللہ و برکاتہ اور حیرت سے فرمایا کہ ارے تم کیے آگئے اس وقت؟ ابھی تو رات ہے صبح صادق بھی نہیں ہوئی۔ میں نے عرض کیا کہ آپ کی تلاش میں پھولپور گیا تھا جب وہاں آپ کو نہ پایا تو میری نیند اُڑ گئی اور میں دوسری ریل سے یہاں پہنچا۔ پھر میں نے یہ شعر يزها

> صبا به لطف بگو آن غزال رعنا را که سر به کوه و بیابان تو دادهٔ مارا

اے صبا اس ہرن سے جو چوکڑی مار کر بھاگ رہا ہے اس کے کان میں

یہ کہد دے کہ میرا سر تو نے پہاڑوں کے دامنوں میں اور جنگلوں میں مكراديا اور تو مجھے دستياب نه موا - بس بيه سن كر حضرت پر كيفيت طاری ہوگئی اور مولانا ابرارالحق صاحب کے کان میں کچھ فرمایا ۔ حضرت مولانا ابرارالحق صاحب نے بعد فجر مجھ سے فرمایا کہ اب تم حضرت سے دور نہ رہو ، تم حضرت کے پاس بی رہا کرو اور حضرت کی باتیں نوٹ کرتے رہو۔ تمہارا خرچہ یانی بال بچوں کا میں ہر دوئی سے تجیجوں گا۔ ارے میری خوشی کی تو کوئی انتہانہ رہی جب حضرت نے مجھ سے یو چھا کہ تمہاری کیا رائے ہے؟ میں نے کہا اندھا آئکھ مانگے گا اور بھوکا روٹی ۔ حضرت کئی برس تک مجھے ہردوئی سے ساٹھ روپے ماہانہ بھیجتے تھے۔ میرے شیخ کی کرامت تھی کہ سارا کام چلتا تھا۔ مولانا مظہر کی والدہ زمیندار تھیں ، غلہ گھر کا تھا لیکن پھر مجھی جائے گی تی ، دودھ چینی وغیرہ کے لئے ساٹھ روپے اس زمانہ میں بہت ہوتے تھے۔ اس وقت سے ہی حضرت مولانا شاہ ابرارالحق صاحب کا احقر پر خاص کرم تھا۔ اُس وقت حضرت میرے شیخ مجھی نہیں تھے اور اُن کا میرے شیخ سے اصلاحی تعلق تھا، ہمارے ساتھ وہ اس طرح رہتے تھے گویا پیر بھائی اور ہم دونوں حضرت سے لائھی بھی سکھتے تھے ۔ حضرت لائھی جلاتے تھے اور ہم روکتے تھے اور مجھی ہم چلاتے تو حضرت ہاری لا مخی کے وار روکتے تھے اور حضرت سکھاتے رہتے تھے کہ اس طرح روکنا حاہے اور اس طرح وار کرنا حاہے۔

## ار نشاه فدرها دیا گه مولانا روی فرماتے ہیں ۔ راہ لذت از دروں دال نز بروں ابلہی دال جستن قصر و حصول

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ لذت کا راستہ اندر سے ہے ند کہ خارج سے لین لذت کا مدار اسباب خارجیہ یر نہیں ہے بلکہ قلب یر ہے۔ اگر قلب میں سکون ہے تو لذت اور سکون کے خارجی اسباب نہ بھی ہوں تو بھی دل مست رہے گا ، اس کے سکون اور مزہ کو کوئی چھین نہیں سکتا اور دل میں بے چینی ہے تو اسباب سکون ، اسباب لذت اور اسباب عیش میں وہ بے چین رہے گا۔ اس کئے مولانا فرماتے ہیں کہ سکون کے لئے قلعہ اور محل کے خارجی اسباب کو سہارا بنانا بے و قونی ہے کیونکہ خارجی اسباب سے اگر ول میں لذت ور آمد بھی ہوئی تو عارضی ہو گی۔ دیکھویا کچ رائے ہیں جن سے قلب میں لذت آتی ہے ، ول باہر سے لذت در آمد کرنے میں حواس خمسہ کے ان یا کچ راستوں کا مختاج ہے ۔اچھی آواز سے شعر سنا تو کان سے سن کر دل خوش ہو گیا۔ تو یہ لذت کان کے راستہ سے آئی ۔ ای طرح دیکھنے میں جو مرہ آیا ہے قوت باصرہ سے آیا اور عمدہ کھا کر جو مزہ آیا وہ قوت ذائقہ سے آیا ، ناک سے عطر سونگھ لیا تو یہ مزہ قوت شامہ سے آیا۔ ہاتھ سے کوئی چیز حچھو کے مزہ آیا تو بہ قوت لامسہ سے آیا۔ تو بہ

ساری لذتیں جو قلب میں آتی میں قلب ان تمام لذتوں کے لئے باصرہ ، سامعہ ، شامہ ، لامسہ ، ذائقہ کے ان پانچ راستوں کا مخاج ہے لیکن یہ سب مزہ قلب میں جمع ہوتا ہے لہذا قلب مسکن مستوردات ہے ، گو دام ہے یا اسٹاک ہاؤس کہہ لو۔

لیکن مولانا روی فرماتے ہیں کہ خارج سے لذتوں کو در آمد کرنے کی مثال اس قلعہ کی سی جس میں باہر سے شخصے پانی کی پائی نہریں قلعہ کے اندر آرہی ہوں اور اہل قلعہ ان کی لذت سے مست ہوں لیکن ایک دن جب دشمن کی فوج آ کینچی اور اس نے قلعہ کا محاصرہ کرکے نہروں کے راستوں کو بند کردیا اس وقت اہل قلعہ پانی کے ایک ایک قطرہ کو ترس کر مر جائیں گے۔

مولانا فرماتے ہیں کہ انبان کا جسم بھی ایک قلعہ ہے جس میں حواس خسہ کے پانچ دریاؤں سے لذتیں در آمد ہورہی ہیں ۔ ایک دریائے باصرہ ہے بعنی آنکھوں سے دکھے کر لذت در آمد ہور ہی ہے ، ایک دریائے سامعہ ہے بعنی کانوں سے سن کر دل میں لذت در آمد کی جارہی ہے ایک دریائے ذائقہ ہے بعنی زبان سے چکھ کر دل مزہ لے رہا ہور ہی ہے ، ایک دریائے شامہ ہے بعنی زبان سے چکھ کر دل مزہ لدت در آمد ہورہی ہے اور ایک دریائے لامسہ ہے بعنی جپوکر باطن میں لذت در آمد ہورہی ہے اور ایک دریائے لامسہ ہے بعنی جپوکر باطن میں لذت در آمد داخل ہورہی ہے لیکن جب موت آتی ہے تو آگھ ، کان ، ناک اور زبان وغیرہ کے راستوں کے ذریعہ در آمد ہونے والی لذتوں کے زبان وغیرہ کے راستوں کے ذریعہ در آمد ہونے والی لذتوں کے

راستوں کو کاٹ دیتی ہے۔ مولانا فرماتے ہیں \_

# قاطع الاسباب لشکر ہائے مرگ ہمچو دے آیہ بقطع شاخ و برگ

ایک دن موت کا لشکر تمام اسباب لذت کو قطع کرنے کے لئے آپنیجا ہے اور باغ زندگی کے شاخ و برگ کاٹ کر بہار ہستی کو خزاں میں تبدیل کردیتا ہے ۔ پس وہ محروم جان جو خارج سے در آمد ہونے والی لذات میں منتغرق تھی اور جس نے اللہ کو راضی کرکے اینے باطن میں تعلق مع اللہ کی بہارِ لازوال حاصل نہیں کی موت کے وقت اس کی تمام بہاریں ختم ہو جاتی ہیں ۔ اس وقت لذات فانیہ کی کوئی بہار اس کو نفع نہیں پہنچا سکتی ۔ حسین سے حسین صورت جس کو دیکھ کر حرام لذت حاصل کرتا تھا سامنے کھڑی ہے لیکن اب آئکھیں و کھنے ہے قاصر ہیں ، زبان پر شامی کباب رکھا ہوا ہے لیکن زبان لذت کے ادراک سے قاصر ہے ، بیچے کان میں ابا ابا کہد رہے ہیں کیکن کان اب سننے سے مجبور ہیں ، ناک عطر عود ، عنبر و شامه کی خوشبو سو تھنے سے معذور ہے ۔ لاکھوں نوٹ جن کو گن کر مزہ لیا کرتا تھا ہاتھ پر رکھے ہوئے ہیں کیکن قوت لامیہ مفلوج ہے۔ جسم کے قلعہ میں حواس خمسہ کے راستوں سے لذتوں کے جو دریا آرہے تھے موت نے ان کو كاث ديا لبذا جمم اب ادراك لذت سے قاصر ہے ۔ اكبر الله آبادى كا

شعر ہے ۔

قضا کے سامنے بے کار ہوتے ہیں حواس اکبر کھلی ہوتی ہیں گو آٹکھیں گر بینا نہیں ہوتیں

اور احقر کا شعر ہے \_

آگر قضا باہوش کو بے ہوش کر گئی ہنگامہ: حیات کو خاموش کر گئی

مولانا رومی فرماتے ہیں \_

آل زمال کیک چاہ شورے اندرول به زصد جیحون شیریں از برول

پس آگر یہ شخص باصرہ شامہ ذاکقہ سامعہ اور لاسہ کے دریاؤں سے
باطن میں در آمد ہونے والی لذات فانیہ میں بالکلیہ غرق نہ ہوتا اور
زندگی میں اللہ کی محبت و طاعت کا کوئی کھاری چشمہ ہی اپنے دل میں
کھود لیتا یعنی فرماں برداری و طاعت میں تھوڑ ی تی بھی کوشش کی
ہوتی تو یہ بے ہودہ اور ذرّہ مجر کوشش جس کی مثال ہوجہ نقصان
عبدیت کھاری چشمہ کی سی ہے تو طاعت کا یہ کھاری چشمہ مجمی اس
وقت لذات فانیہ کے ان سینکڑوں میٹھے دریاؤں سے بہتر ہوتا جو حواس
خسمہ کے ذریعہ باہر سے جسم کے قلعہ کے اندر داخل ہورہ جھے۔

پس جب اللہ کی محبت کا ایک کھاری چشمہ بھی فائدہ سے خالی نہیں تو ہم کیوں نہ اس زندگی ہی میں اللہ تعالی کی محبت کا غیر محدود اور لازوال دریا اینے دل میں حاصل کرلیں اور کیوں نہ منتہائے اولیاء صدیقین تک پہنچنے کی اللہ سے فریاد کریں کیونکہ یہ زندگی ایک ہی بار ملی ہے ، دوبارہ نہیں ملے گی ۔ جب دوبارہ زندگی نہیں ملے گی تو اللہ تعالیٰ کی دوستی کے منتہائے مقام تک چینجنے کے لئے کیوں نہ جان لڑا دیں۔ اس کا کیا طریقہ ہے ؟ حواس خمسہ کے جو یا کی رائے اللہ تعالی نے عطا فرمائے ہیں ان سے صرف حلال لذتیں در آمد کریں ، حرام لذتوں کا ایک ذرہ قلب میں داخل نہ ہونے دیں ۔پس اگر کسی نے این یانچوں حواس پر تقویٰ کی یاسبانی مقرر کردی اور ایک لمحه بھی اللہ تعالیٰ کو ناراض کر کے حرام لذت کو دل میں نہیں آنے دیتا تو اس کے قلب میں نور تقویٰ سے اور غم مجاہدہ سے تجلیات کا چیم نزول ہو تا رہتا ے \_ اس علم عظیم کو اللہ تعالی نے ان الفاظ کے ساتھ احقر کو عطا فرمایا کہ ایسے قلب پر جو مجاہدہ کرکے میراغم اٹھا تا ہے ، ایک لمحہ اور ایک سائس بھی مجھ کو ناراض نہیں کرتا اور میری ناخوشی کے رائے ے اینے دل میں ایک اعشاریہ خوشی داخل نہیں ہونے دیتا ، زبردست یاسبانی رکھتاہے ، خون تمنا کرتا ہے اور زخم حسرت کھاتا ہے تو ایسے قلب پر تجلیات الہیہ وافرہ متواترہ بازغه نازل ہوتی ہیں ۔ وافرہ میں کمیت ہے اور بازغہ میں کیفیت ہے تعنی نہایت خاص اور قوی کبی،

اور متواترہ بعنی تشکسل ہو تا ہے اور یہ تشکسل کیوں ہے ؟ کیونکہ اس کا مجاہدہ مسلسل ہے اس لئے تجلیات بھی مسلسل نازل ہوتی ہیں۔ ای لئے حدیث یاک میں ہے اتّق المُحَارِمَ تَكُنُ أَعْبَدَالنَّاسِ تُم حرام سے نیج جاؤ سب سے بڑے عبادت گذار ہو جاؤگے کیونکہ عابدین کی عبادت وقتیہ محدود ہے ، وہ اللہ تعالیٰ کو خوش کرنے کی عمادت میں ایک محدود وقت تک ہی رہ کتے ہیں مثلاً نوافل ، ذکر و تلاوت ایک محدود وقت تک ہی کر سکتے ہیں لیکن جو شخص تقویٰ ہے رہتا ہے ، گناہ سے بیتا ہے وہ ہر وقت عبادت میں ہے ۔ اس کا ہر منٹ ، ہر سینڈ، ہر سانس اللہ تعالیٰ کو ناراض نہ کرنے کی عبادت میں مشغول ہے اس کئے متقی جو ہیں گھنٹہ کا عبادت گذار ہے کیونکہ چو ہیں گھنٹے وہ اللہ کو ناراض نہ کرنے کی عبادت میں ہے ۔ قلباً و قالباً و عیناً ایک لمحہ مجھی الله كو ناراض نہيں كرتا اس كئے اس حديث ياك ميں متقى كو سب سے بڑا عبادت گذار فرمایا گیا ۔ اور اگر مجھی خطا ہوجائے تو جب تک توبہ و استغفار سے ، اشکیار آنکھوں سے اللہ کو راضی نہیں کرلیتا اس کو چین نہیں آتا ۔ حضرت حکیم الامت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ متقی رہنا اتنا ہی آسان ہے جتنا باوضو رہنا کہ وضو اگر ٹوٹ جائے تو دوبارہ وضو کرلو۔ ای طرح تقویٰ اگر تبھی ٹوٹ جائے تو توبہ کرکے دوبارہ متقی ہوجاؤ۔ بس شرط یہی ہے کہ توبہ کرتے وقت توبہ توڑنے کا ارادہ نہ ہو ، یکا ارادہ ہو کہ اب یہ گناہ بھی نہیں کروں گا۔ اگر وسوسہ آئے کہ تو پھر بید گناہ کرے گا تو وسوسہ کا اعتبار نہیں۔ وسوسہ، فکست تو بہ عزم فکست تو بہ نہیں ہے۔ اس کے بادجود بالفرض اگر آئے۔ اس کے بادجود بالفرض اگر آئندہ کبھی نفس سے مغلوب ہو کر تو بہ ٹوٹ گئی تو اس سے پہلی تو بہ باطل نہیں ہوئی وہ ان شاء اللہ قبول ہے۔ پھر دوبارہ تو بہ کرلو اور پھر عزم کرو کہ آئندہ کبھی تو بہ نہ توڑوں گا، کبھی بید گناہ نہ کروں گا۔

تو میں نے گذارش کی کہ قلب میں اللہ تعالیٰ کی محبت کا دریائے لازوال و غیر محدود حاصل کرنے کا یعنی معتبائے اولیاء صدیقین تک کانزوال و غیر محدود حاصل کرنے کا یعنی معتبائے اولیاء صدیقین تک کینچنے کا راستہ سے کہ حواس خسہ کے راستوں سے حرام لذت کا ایک ذرّہ داخل نہ ہونے دو اور ارادہ کرلو کہ اولیاء صدیقین کی آخری سرحد تک پہنچ کر مریں گے اور دعا بھی کرو کہ اے اللہ ہم سب کو اولیاء صدیقین کی خط انتہا تک پہنچا دے ، ہم کو بھی ہمارے بال بچوں کو بھی ہمارے بال بچوں کو بھی ہمارے بال بچوں کو بھی ہمارے اولیاء صدیقین کی خط انتہا تک پہنچا دے ، ہم کو بھی ہمارے بال بچوں کو بھی ہمارے اولیاء صدیقین کی خط اینہا تک پہنچا دے ، ہم کو بھی ہمارے بال بچوں کو بھی ہمارے اولیاء صدیقین کو بھی ہمارے اولیاء صدیقین کو بھی ہمارے اولیاء صدیقین کو بھی ہمارے اور غائبین کو بھی ۔

اب سوال میہ ہوتا ہے کہ اولیاء صدیقین کون ہیں ؟ تو علامہ آلوی نے صدیق کی تین تعریف کی ہے ۔ (۱) اُلَّذِیْ لَا یُخَالِفُ فَالَهُ عَالَهُ جَالَةُ جَس کا قول اور حال ایک ہو یعنی دل و زبان ایک ہو جس پر میرا ایک شعر ہے جو لندن میں وارد ہوا جب ایک عالم صاحب نے کہا کہ تہاری تقریر میں زبردست درد محسوس ہوا تو میں نے کہا ہے۔ اس طرح درد دل مجمی تھا میرے بیاں کے ساتھ

جسے کہ میرا دل بھی تھا میری زباں کے ساتھ

ایک ملک والوں نے کہا کہ تمہاری تقریر میں بڑی مٹھاس تھی تو میں نے کہا <sub>۔</sub>

> اس درجہ حلاوت ہے مرے طرز بیاں میں خود میری زباں اپنی زباں چوس رہی ہے

آپ بنائے اگر کوئی سیوئیوں میں زیادہ شکر ڈال دے تو زبان لپٹ لپٹ جاتی ہے کہ نہیں؟ مٹھاس سے آدمی اپنی زبان خود چوسنے لگنا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے میرے بزرگوں کے صدقہ میں میرے کلام میں ایسی حلاوت عطا فرمائی ہے کہ میں خود مست ہوجاتا ہوں اور یہ میرا کمال نہیں ، محض حق تعالیٰ کی عطا ہے ، بزرگوں کی دعاؤں کا صدقہ ہے۔

پس صدیق کی پہلی تعریف ہے جس کا قول و حال ایک ہو،
جس کا دل اس کی زبان کے ساتھ ہو یعنی زبان اس کے دل کی
ترجمان ہو۔ اس کے قول و حال اور دل اور زبان میں فاصلے نہ ہوں۔
اور صدیق کی دوسری تعریف ہے۔ (۲) الَّذِیْ لَا یَتَغَبِّرُ بَاطِئْهُ مِنْ طَاهرہ جس کا باطن ظاہری حالات سے متاثر نہ ہو

جہاں جاتے ہیں ہم تیرا فسانہ چھیر دیتے ہیں کوئی محفل ہو تیرا رنگ محفل دیکھ لیتے ہیں

الله كاشكر ب لندن ، اثلاثا ، شكاكو ، ويشرائك ، بفيلو ، ثور نتو اور ايد منثن

جہاں بھی اختر گیا الحمد للہ بزرگوں کی دعاؤں کے صدقہ میں یہی حال تھا جو آج یہاں پارہے ہو۔ ہر لحمہ حیات اللہ تعالیٰ پر فدا کرنے کی درخواست اور توفیق مانگنا ہوں اپنے لئے بھی اپنے بچوں کے لئے بھی اور دوستوں کے لئے بھی اور ایک لحمہ حیات بھی اپنے مالک کو ناراض کرکے حرام خوشیوں کی استیر او اور در آمدات پر سیل ( seal )کرنا چاہتا ہوں اور ای محنت کے لئے جی میری سارے عالم میں اس وقت گردش اور سفر ہے۔

اور صدیق کی تیسری تعریف ہے (۳) آلَذِی یَبْدِلُ الْکُوْنَیْن فِیْ رضًا مَحْبُوْبه صديق وه ب جو دونول جهان الله ير فدا كرديدونيا فدا كرنا تو سمجھ ميں آنا ہے ليكن آخرت كيے فداكري؟ يعني جنت كے لالچ میں نیک عمل مت کرو اللہ کی خوشی کے لئے کرو اور جنت کو ثانوی ورجہ میں رکھو ۔ ولیل اس کی ہے اللّٰهُمَّ إِنَّىٰ اَسْفَلْكَ رِضَاكَ وَالْحَنَّةَ \_ سرور عالم صلى الله عليه وسلم كا جنت كو موخر كرنا دليل ہے کہ اے اللہ کے عاشقو پہلے اللہ کو خوش کرنے کے لئے روزہ نماز کرہ، جنت کو ثانوی در جد میں رکھو اور عناہ جب جھوڑو تو پہلے اللہ کی ناراضگی کے خوف سے چھوڑو اور اس کی دلیل ہے وَ اَعُوْدُ بِكَ مِنْ سَخَطِكَ وَ النَّارِ اے خدا پہلے میں تیری ناخوشی سے بناہ حابتا ہوں پھر دوزخ سے۔ اور جہنم کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ثانوی درجہ میں کردیا کیونکہ اے اللہ تیرا ناراض ہونا جہنم سے کم نہیں ۔ اس دعا میں اُمت کو آپ

نے تعلیم دے دی کہ اے اللہ آپ کو ناخوش کرنا ، گناہ کرکے حرام خوشی لانا اور حسینوں کے نمک حرام کو چکھنا ہے آپ کی نارانسگی کا سبب ہے اس لئے ہم آپ کی ناخوشی سے بچنا چاہتے ہیں ،ہم ایسی خوشیوں پر لعنت سیجتے ہیں ۔

> ہم ایسی لذلوں کو قابل لعنت سیجھتے ہیں کہ جن سے رب مرا اے دوستو ناراض ہوتا ہے

اللہ کی نارا نسکی سے بیجنے کے غم میں جان دینا ہماری سعادت ہے۔ ہم اللہ پر جان دینے ہی کے لئے پیدا ہوئے ہیں۔ اس پر میرے دو شعر ہیں ہے

> ہے روح بندگی بس ان کی مرضی پر فدا ہونا یمی مقصود ہتی ہے یمی منشائے عالم ہے خوشی پر ان کی جینا اور مرنا ہی محبت ہے نہ کچھ بروائے بدنامی نہ کچھ بروائے عالم ہے

زیادہ سے زیادہ حسینوں کو نہ دیکھنے سے دل کو تکلیف ہوگی اور اگر دل
کیے کہ حسینوں کو نہ دیکھے کر مجھے تم تکلیف دیتے ہو تو دل سے کہدو کہ
اے دل تیری کیا قیمت ہے ہم تو جان دینے کے لئے تیار بیٹھے ہیں۔
نہ چھیٹر اے نکہت باد بہاری راہ لگ اپنی
کتھے اٹھکھیلیاں سوجھی ہیں ہم بیزار بیٹھے ہیں
کتھے اٹھکھیلیاں سوجھی ہیں ہم بیزار بیٹھے ہیں

یہ شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ سنایا کرتے تھے۔ان کی ہاتیں یاد آتی ہیں ۔ حضرت والا کی یاد میں احقر کا شعر ہے ۔ لطف تو چوں یاد می آید مرا بوئے تو جانم بجوید درسرا

جب آپ کا لطف و کرم مجھے یاد آتا ہے تو میری جان دیوانہ وار آپ کو اس عالم میں تلاش کرتی ہے۔

صدیق کی تمن تعریفیں تو آپ نے سن لیں اور چو تھی تعریف اللہ تعالیٰ نے اخر کو اپنے مبداءِ فیض سے براہ راست عطا فرمائی بہ وعائے بررگاں بطفیل اہل اللہ۔ جس مبداءِ فیاض سے علامہ آلوی کو عطا ہوا اس مبداءِ فیاض سے علامہ آلوی کو عطا ہوا اس مبداءِ فیاض سے اگر اخر کو بھی عطا ہوجائے تو کیا تعجب ہے۔ وہ چو تھی تعریف یہ ہے کہ جو بندہ اپنی ہر سائس کو اللہ پر فدا کرے اور ایک سائس بھی اللہ کو ناخوش کر کے حرام خوشیاں اپنے اندر نہ لائے یہ بھی صدیق ہے ۔ اللہ تعالیٰ اپنے کرم سے یہ مقام ہم سب کو عطا فرمائے اور ولایت صدیقیت کی انتہا تک محض اپنے کرم سے ہم سب کو عطا بہنی ایک اللہ آپ تو کہ سب کو کہنی دے آگرچہ ہمارے سینے اس کے اہل نہیں لیکن اے اللہ آپ تو اہل بنانے پر بھی قادر ہیں لہذا ہم نالا نقوں پر اہل جی موسل این کرم کی موسلا دھار بارش برساد بھی قادر ہیں لہذا ہم نالا نقوں پر اینے کرم کی موسلا دھار بارش برساد بھی آمین یا دب العالمین۔

# مجلس درس مثنوی

۹ رمضان المبارک ۱<u>۳۱۸ ه</u> مطابق ۸ جنوری <u>۱۹۹۸ ، بروز جعرات</u> بعد فجر بمقام خانقاه امدادیه اشرفیه گلشن اقبال بلاک ۲ کراچی

# تشنگال گر آب جو بند از جہاں آب ہم جوید بہ عالم تشنگاں

لار نشاھ فٹر ھاچیا گھ حضرت مولانا جلال الدین رومی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اگر پیاسے لوگ دنیا میں پانی کو خلاش کرتے ہیں تو \_

## آب ہم جوید بہ عالم تشنگال

پانی بھی اپنے پیاسوں کو خلاش کرتا ہے۔ بتاؤ کیما پیارا شعر ہے۔ اس
سے کیسی محبت فیک رہی ہے اور کیسی امید بندھ جاتی ہے کہ اگر ہم شخ
سے محبت کریں گے تو شخ خود ہم کو خلاش کرے گا اور شخ بھی ہم سے
محبت کرے گا۔ میں چند منٹ کے لئے کہیں جاتا تو حضرت پوچھتے شے
محبت کرے گا۔ میں چند منٹ کے لئے کہیں جاتا تو حضرت پوچھتے شے
کہ بھئی حکیم جی کہاں گئے ؟ واہ کیا مزہ آتا تھا کہ بابا خلاش کررہ ہیں۔ لوگ معشوق بننا چاہتے ہیں مولانا رومی فرماتے ہیں کہ عاشق بن

کے رہو، معثوقیت حچیوڑ دو ورنہ پہائش دینی پڑے گی کہ گردن کتنی کمبی ہے ، سینہ کتنا چوڑا ہے ، ناک چیٹی تو نہیں ہے ، آئکھیں کیسی ہیں۔ تہاری ہر خولی میں فی نکل سکتی ہے کہ تم نے نماز سیح ادا نہیں کی ، روزہ صحیح نہیں رکھا ، تم اللہ کی عظمت کے شامان شان بندگی نہیں كر كے اور عاشق بنے ميں كھ ناپ تول نہيں۔ ناك كيسي بي ہو ، آئھیں کیسی ہی ہوں ، جاہے رنگ ریکا ہو بس آپ کا عشق نہ کیا ہو ، عاشقوں کی کوئی پیائش نہیں ، سرایا عیب ہوتے ہوئے بھی تم اللہ سے محبت کر سکتے ہو اور کہہ سکتے ہو کہ اے اللہ مجھ میں کوئی خولی نہیں کیکن میں آپ سے محبت کرتا ہوں ۔آپ کی محبت کو اللہ نہیں مُحکرائے گا۔ ای کو مولانا نے فرمایا کہ اگریہاہے لوگ یانی کو ڈھونڈتے ہیں کہ یانی کہاں ہے تو یانی بھی اینے پیاسوں کو تلاش کرتا ہے۔ دیکھو سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم سے سب سے زیادہ کس نے محبت کی؟ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے! جب انہوں نے جنگ أحد میں خون مبارک صلی اللہ علیہ وسلم ہتنے دیکھا تو صدیق اکبر نے تکوار نکالی اور کا فرول کی طرف جھیٹے اور اعلان کیا کہ آج یا تو صدیق شہید ہوجائے گایا پھر ایک کافر کو نہیں چھوڑوں گا۔ مجھ سے خون نبوت نہیں دیکھا جاتا۔ یہ میری برداشت سے باہر ہے کہ میں اپنے پغیبر کا خون دیکھوں ۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جھیٹ کر ان کو يكر ليا اور فرمايا شم سيفك اے صديق اين تلوار كو نيام ميں ركھ لے لا

تُفْحِعْنَا بِنَفْسِكَ اپنی شہادت سے مجھے جدائی كاغم نہ دے۔ معلوم ہوا كہ بَغْمِر صدیق كارنبوت كى جينم برصدیق كی حیات كا عاشق ہوتا ہے كيونكہ صدیق كارنبوت كى جميل كرتا ہے اس لئے صدیق كی زندگی شہید سے افضل ہے ۔ مِنَ النَّبِيِّيْنَ وَالصَّدِيْفِيْنَ وَالشَّهَدَآءِ وَالصَّالِحِيْنَ كی ترتیب بتاری ہے كہ صدیقین كا درجہ شہداء سے زیادہ ہے ۔

تو مولانا فرماتے ہیں کہ یانی بھی اینے پیاسوں کو تلاش کرتا ہے اس کی دلیل قرآنی پُجِئُهُمْ ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ میں اینے بندول سے محبت کرتا ہول ۔ اس کے بعد فرمایا و یُحِبُوْنَهُ که میرے بنرے بھی مجھ سے محبت کرتے ہیں قَدَّمَ اللّٰهُ تَعَالَىٰ مَحَبَّنَهُ عَلَىٰ مَحَبَّة عِبَادِهِ لِيَعْلَمُوا أَنَّهُمْ يُحِبُّونَ رَبَّهُمْ بِفَيْضَانِ مَحَبَّةِ رَبِّهِمْ الله نے اپني محبت کو اینے بندوں کی محبت سے پہلے بیان کیا تاکہ میرے بندے جان کیں کہ ان کو جو میرے ساتھ محبت ہے بیہ میری ہی محبت کا فیضان ہے۔ لوگ کہتے ہیں کہ تصوف کہاں ہے؟ میں کہتا ہوں کہ سارا قرآن یاک اور ساری حدیث یاک تصوف ہی تصوف ہے ۔ تصوف نام ے محبت کا اور قرآن و حدیث میں محبت ہی محبت ہے ۔ منکرین تصوف دراصل وہی ہیں جو محبت سے خالی ہیں ۔ ظالموں کو اللہ والوں کی غلامی کرنے میں کب جاہ مانع ہے کہ اس راستہ میں تو جھوٹا بنا بڑے گا ، کسی کو اینا برا بنانا برے گا للبذا حب جاہ مائع ہے کہ میں برا بنا رہوں ، لوگ مجھے سلام کریں حالانکہ اگر بیر اینے آپ کو اللہ والوں کے سامنے

مٹادیتے تو مخلوق بھی ان کو ول سے جاہتی ، مخلوق کے ول میں اللہ ان کی عزت ڈال دیتا۔

تو يُحِبُّهُمْ وَ يُحِبُّونَهُ مِن الله تعالى في بتا دياكه جو مجه سے محبت کرتے ہیں ناز نہ کریں کیونکہ یہ میری ہی محبت کا فیضان ہے اور اہل الله چونکه مظیر صفات حق ہوتے ہیں ، متخلق باخلاق الله ہوتے ہیں ، واسط عظہور رحمت ہوتے ہیں للبذا پہلے وہ اللہ کے بندوں سے محبت كرتے ہیں جس كے فيض سے مريدين ان كے ساتھ محبت كرتے ہیں۔ ایک صحص نے اینے شیخ ہے کہا کہ مجھے آپ سے بہت محبت ہے۔ شیخ نے کہا کہ یہ میری ہی محبت کا فیض ہے ۔ اس نے کہا کہ حضرت میں آپ کو زیادہ جاہتا ہوں تو فرمایا اجھا! اور حضرت نے این توجہ بٹالی ۔ پھر چھ مہینے تک وہ تحفص نہیں آیا جب کہ روزانہ آتا تھا۔ پھر ﷺ نے توجہ ڈالی اور محبت سے اُس کو یاد کیا تو پھر آگئے تو فرمایا کہ آپ کی محبت کہاں گئی ، چھ مہینے کہاں رہے؟ وہ مرید نادم ہوا اور عرض کیا کہ حضرت یقین آگیا کہ میری محبت آپ ہی کی محبت کا فیضان ہے \_ وہی حاہتے ہیں میں کیا حابتا ہوں

اور یہ آیت مرتدین کے مقابلہ میں ہے کہ یہ مرتد بے وفا ہیں ان میں محبت نہیں ہے اب ان کے مقابلہ میں فَسَوْفَ یَاْتِی اللّٰهُ اِن مِی محبت نہیں ہے اب ان کے مقابلہ میں فَسَوْفَ یَاْتِی اللّٰهُ اِسْفَوْمِ میں ایک قوم عاشقوں کی پیدا کروں گاکون کی قوم ؟ بُحِبُّهُمْ وَ

یُحِبُّوْنَهٔ ۔ بیہ وہ قوم ہے جس سے میں محبت کروں گا اور جو مجھ سے محبت کرے گی۔معلوم ہوا کہ عاشقوں کا وجود اللہ تعالیٰ کی طرف سے فَسَوْفَ يَأْتِي كَا ظَهُور بِ جِس كا سلسله قيامت تك رب كا كيونكه إنْيَانُ میں سُوف ہے گر اس کا تتلسل منقطع نہیں ہے لہذا جو اینے سینخ کا عاشق ہو تو سمجھ لو کہ بیہ فکسوٹف یاتبی اللّٰہُ بقَوْم کا ایک فرد ہے ۔اس لئے بقَوْم نازل فرمایا باَقْوَام نازل نہیں فرمایا کہ ہم بہت ی قومیں نازل کریں گے۔ مفرد نازل فرماکر بتادیا کہ سارے عالم کے عاشق ایک ہی قوم ہیں لہذا ہم سب ایک قوم ہیں اگرچہ کوئی پنجابی ہے کوئی بنگالی ہے کوئی ہندوستانی ہے کوئی فارس ہے کوئی عربی ہے لاکھوں زبانیں بیں مگر اللہ کے عاشقوں کو اللہ نے ایک قوم فرمایا۔ دیکھو یہاں کتنے ملکوں کے لوگ جمع ہیں ۔ یہ برطانیہ کا ہے یہ انگریزی میں ہاؤ آر یو کے گا ، یہ جنوبی افریقہ کا ہے یہ تمہاری طبیعت کیم چھو یو چھے گا اور بنگلہ دلیش والے یو چھیں گے کیمن آچھی اور پٹھان کے گا پہنیر راغلے اور فارسی والا کھے گا مزاج شا چہ طور است اور عربی والا کھے گا گیٹف حَالُكَ لَكِن بِهِ سِبِ ايكِ قوم ہيں۔ معلوم ہوا كه توميت زبانوں سے نہیں بنتی ، معلوم ہوا کہ قومیت صوبوں اور علاقوں سے نہیں بنتی، معلوم ہوا کہ قومیت رنگ و روغن ادر الوان و النۃ کے اختلاف ے نہیں بنتی ۔ یہ قومیت یُحِبُّهُمْ وَ یُحِبُّوْنَهُ سے بنتی ہے ، اللہ کے عاشقوں سے بنتی ہے جن سے اللہ محبت کرتا ہے اور جو اللہ سے محبت

كرتے بيں لہذا يورے عالم ميں جو تجھى اللہ كا عاشق ہوگا وہ ہمارى قوم ہے اور جو ان کا عاشق نہیں وہ ہارا نہیں ، وہ ہاری قوم کا نہیں اگرچہ ہارے وطن کا ہو ، اگرچہ ہارا قریبی رشتہ دار کیوں نہ ہو ، ہارا خون هاری زبان هارا صوبه هارا علاقه هارا ملک کیوں نه هولیکن وه هاری توم كا نبيں ہے كيونكه وہ اللہ كا عاشق نبيں ہے ، يُحِبُّهُمْ وَ يُحِبُّونُه کافرد شہیں ہے۔ ہاری قوم اللہ کے عاشقوں سے بنتی ہے۔ سارے عالم کو اس قوم کی خبر نہیں ، یہ وہ قوم ہے جس کو خالق کا ننات نے نازل فرمایا ہے ۔ اے روس و امریکہ! تم کیا جانو کہ قوم کیا چیز ہے؟ پیدا كرنے والا جانتا ہے ۔جس نے ہم سب كو پيدا كيا اس كى بتائى ہوئى تومیت معتبر ہے یا تمہاری بنائی ہوئی۔ تمہاری قومیت تو رنگ و نسل ملک و قوم اور زبانوں کے اختلاف سے بنتی ہے جس کا متیجہ نفرت و عداوت بے اور عاشقان خدا کی قوم کی امتیازی شان یُجِبُّهُمْ وَ یُجِبُّونَه ے کہ اللہ ان سے محبت کرتا ہے اور وہ اللہ سے محبت کرتے ہیں ۔ یبی وجہ ہے کہ اللہ کے عاشقوں میں مجھی لڑائی نہیں ہوتی ۔ایک عاشق دوسرے عاشق ہے مل کر مست ہوجاتا ہے

> یوں تو ہوتی ہے رقابت لازماً عشاق میں عشق مولی ہے مگراس تہمت بدسے بری

کیونکہ ایک قوم ہونے کے احساس سے محبت میں خود بخوداضافہ ہوجاتا ہے۔ ہر آدمی کو اپنی قوم سے محبت ہوتی ہے۔ اس آیت کا نزول سارے عالم کے عشاق میں اضافہ مجت کا ضامن ہے کیونکہ یہ علم کہ ہم ایک قوم ہیں اور الی قوم ہیں کہ جن سے اللہ محبت کرتا ہے اور جو اللہ سے محبت کرتے ہیں تو ہر شخص اپنی قوم کو محبوب رکھتا ہے جیسے جن بچوں کو باپ سے تعلق قوی ہوتا ہے وہ آپس میں ایک دوسر سے محبت رکھتے ہیں اور باپ سے تعلق کمزور ہوتا ہے تو آپس میں لڑتے لڑائی ہوتی ہے ۔ جو اللہ کی محبت سے محروم ہیں وہی آپس میں لڑتے ہیں اور جن کے قلب اور قالب پر اللہ کی محبت غالب ہے وہ ایک دوسر سے پر فدا ہوئے جاتے ہیں۔

مثنوی کے اس شعر کی شرح میں آج ایک عظیم علم اللہ نے عطا فرمایا کہ جتنے مرتد ہیں ہے وفا ہیں ، یہ اہل محبت نہیں ہیں۔ یہ پیات نہیں ہتھ ورنہ پانی ان کو خود حلاش کرلیتا۔ اگر ان کے دل میں محبت کی پیاس ہوتی تو اللہ کی رحمت ان کو خود حلاش کرلیتی ، اپنے آغوش کرم میں لے لیتی۔ اللہ تعالی اپنے عاشقوں کو محروم نہیں فرماتے کیونکہ عاشق مجمی اپنے محبوب کا در نہیں جھوڑتا۔ خواجہ صاحب نے اس عاشق مجمی اپنے محبوب کا در نہیں جھوڑتا۔ خواجہ صاحب نے اس حقیقت کو اپنے اس شعر میں چیش کیا ہے ۔

میں ہوں اور حشر تک اس در کی جبیں سائی ہے

جبیں معنی پیٹانی تعنی ہاری پیٹانی اللہ کی چو کھٹ کو رگڑتی رہے گ قیامت تک اگر اللہ ہمیں زندگی وے دے تو ہم بے وفا اور بھاگنے والے نہیں ہیں ، اللہ کے دروازہ پر ہماری پیشانی قیامت تک رہے گی ب

یہ عاشقوں کا سر ہے ، یہ زاہدِ خنگ کا سر نہیں ہے جو ان کے در کو حچوڑ کر بھاگ جائے۔

اگر اہل محبت بھی بے وفا ہوتے تو مرتدین کے مقابلہ میں پیا آیت نازل نه ہوتی۔ اگر اہل محبت بے وفا ہوتے تو نعوذباللہ مرتد کا مقابلہ مرتد سے ہوتا حالانکہ مقابلہ تو ضد سے ہوتا ہے جیسے دو من طاقت والے پہلوان کے مقابلہ میں حیار من طاقت والا پہلوان لایا جاتا ہے ۔ پس اس آیت میں اہل ارتداد کا مقابلہ اہل وفاسے ہوا تو معلوم ہوا کہ بیہ قوم اہل وفا ہے جو مجھی مرتد نہ ہوگی ۔بے وفائی کی گلتی مشکک کے فردِ کامل لینی مرتدین کے مقابلہ میں وفاداری کی گئی مشکک کے فردِ کامل بیعنی اہلِ محبت لائے جارہے ہیں لہذا یہ تبھی بے وفا نہ ہوں گے ۔ اس قومیت کے عالم میں جتنے افراد ہوں گے وہ بھی مرتد نہیں ہوں گے ، بے وفا نہیں ہوں گے، اللہ کا دروازہ نہیں چھوڑیں گے اور شیخ کو بھی نہیں چھوڑیں گے ۔ شیخ سے بھاگنے والے بھی وہی ہوتے ہیں جن میں محبت نہیں ہوتی جس طرح نبی سے بھا گئے والے جو تھے وہ پہلے ہی ہے بے وفاتھے۔ شیخ نائب رسول ہوتا ہے ، جس كے دل میں اللہ كى محبت ہوتى ہے اى كے دل میں شيخ كى محبت ہوتى ہے ، جس کے دل میں اللہ کی محبت نہیں ہوتی اس کو اہل اللہ سے

محبت نہیں ہوتی اور جس کے دل میں اہل اللہ کی محبت نہیں ہوتی اللہ تعالیٰ بھی اس سے محبت نہیں کرتے۔ اللہ کے پیاروں کے صدقہ میں ہی اللہ تعالیٰ کی عنایت و محبت نصیب ہوتی ہے۔ جو نجی پر ایمان نہیں لائے ، کیا اللہ نے اللہ نے محبت کی ؟ کیا ابوجہل سے اللہ نے محبت کی؟ کیا ابوجہل سے اللہ نے محبت کی؟ کیا ابو جہل سے اللہ نے محبت کی؟ کیا ابو جہل کے سبب ان پر کی؟ کیا ابو لہب سے اللہ نے محبت کی؟ نبی سے دشمنی کے سبب ان پر غضب نازل ہوا اور جنہوں نے نبی سے محبت کی اللہ تعالیٰ کی محبت سے سر فراز ہوئے۔ معلوم ہوا کہ جو اپنے شخ و مرشد کی محبت کرتے ہیں اللہ تعالیٰ کی محبت و عنایت ان کو نصیب ہوتی ہے اور جو اہل اللہ سے اللہ تعالیٰ کی محبت و عنایت من محبت محروم رہتے ہیں۔

اور اس میں کسن خاتمہ کی بشارت بھی ہے کہ اہل محبت کا خاتمہ ایمان پر ہوگا کیونکہ اللہ جس سے محبت کرے اور جو اللہ سے محبت کرے گا بھلا اس کا خاتمہ خراب ہوگا ؟ ای لئے حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اہل محبت کی صحبت میں رہو تاکہ ان کی برکت سے تمہارے دل میں بھی اللہ کی محبت آجائے جو ضامن ہے کسن خاتمہ کی۔

سیر زاہر ہر مہے کیک روزہ راہ سیر عارف ہر دے تا تخت شاہ

ارشاد فرمادا گه زام خک کتے ہیں ایے لوگوں کو

جو عبادت تو بہت کرتے ہیں لیکن دین کی سمجھ نہیں رکھتے کیونکہ کسی الله والے سے اللہ کی محبت نہیں سکھتے اس لئے عیاد ت کے ساتھ گناہوں سے بیخنے کا اہتمام نہیں کرتے اس کئے باوجود عبادت کے اس کی برکات سے محروم رہتے ہیں ۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ زاہدان خنگ باوجود کثرت عبادت کے ایک مہینہ میں ایک دن کا راستہ طے کرتے ہیں اور عارفین عاشقین ہر سائس میں عرش اعظم تک پہنچتے ہیں بوجہ اللہ تعالیٰ کی محبت اور دین کی سمجھ کے اور گناہوں سے بیجنے میں اینے دل کا خون کرنے کی برکت سے ۔ ای لئے کہنا ہوں کہ کسی اللہ والے سے اللہ کی محبت سکھ لو تو تمہارا ایک سحدہ ایک لاکھ سحدوں کے برابر ہوجائے گا، تمہاری دو رکعات لاکھ رکعات کے برابر ہوجائیں گی، ایک عمرہ لاکھ عمروں کے برابر ہوجائے گا ان شاء اللہ تعالی۔جب اللہ کی محبت کا درد ماتا ہے تو کعبہ کچھ اور نظر آتا ہے ورنہ جب گھروالے ہی کو نہیں جانتے تو گھر ہے کیا ملے گا۔ گھر میں جاکر لوگ بد نظری ارتے ہیں ،کوئی لڑکی کو دیکھ رہا ہے کوئی لڑکے کو دیکھ رہا ہے ،کوئی فریج کی سختیق بتارہا ہے کہ آج میں نے فلاں فریج خریدا ہے۔ غیر اللہ کی گفتگو بیت اللہ میں ہورہی ہے کیونکہ اینے ملکوں میں غیر اللہ ہے قلب خالی نہیں کیا ، دل کی آنکھوں کا آپریشن نہیں کروایا تو کعبہ میں بھی ان کو اللہ نہیں ماتا۔ اس کئے ایک بزرگ نے اپنے ایک مرید ے فرمایا تھا جو تفلی ج کرنے جارہا تھا کہ فرض جج تو ادا کرلیا اب کہاں

نفل کے لئے جارہے ہو ، پہلے اللہ کی محبت حاصل کرو ، کعبہ والے سے جان پہچان کرو پھر کعبہ میں حمہیں کعبہ والا نظر آئے گا اور بیہ شعر بڑھا

> اے قوم بہ حج رفتہ کائید کائید معثوق ہمیں جاست بیائید بیائید

کیم الامت کے وعظ میں بیہ شعر ہے کہ اس اللہ کے ولی نے بیہ کہا تھا کہ اے لوگو! کہاں نقل حج کے لئے چلے جارہے ہو معثوق یعنی اللہ تو ہمارے پاس ہے تم کہاں جارہے ہو ادھر آؤ ادھر آؤ۔ کعبہ سے تمہیں اللہ نہیں ملے گا اللہ اللہ والے سے ملے گا۔ پہلے مجھ سے اللہ کو حاصل کرلو، اللہ کی محبت سیھو پھر نقلی حج یا عمرہ کے لئے جاؤ تو پھر تمہیں کعبہ کا مزہ آئے گا، پھر تمہیں کعبہ میں اللہ کی تجلیات نظر آئیں گی، مولانا فرماتے ہیں ۔

مج کردن زیارت خانه بود حج رب البیت مردانه بود

عام لوگ تو بیت الله کا طواف کرتے ہیں لیکن خاصانِ خدا رب البیت کا طواف کرتے ہیں ۔ ان کو بیت الله میں الله نظر آتا ہے ، الله تعالیٰ کی تجلیاتِ خاصه کا ادراک ہوتا ہے۔

اس لئے کسی اللہ والے کے پاس جالیس دن رہ لو ، ایک چلہ لگالو

پھر دیکھو کہ سلوک اور پیری مریدی سے کیا ماتا ہے ورنہ رسی پیری مریدی کا مزہ نہیں ۔ انڈا اگر مرفی سے مرید ہوجائے لیکن اکیس دن اس کے پروں بیں نہ رہ تو بتایئے اس بیں جان آئے گی ؟ مردہ کا مُر دہ رہ گا۔ بہت سے مرید ایسے ہیں کہ جاکر پیر سے بیعت ہوگئے لیکن اس کی صحبت بیں نہ رہ تو مُر دہ کے مُر دہ ہی رہ ، نسبت عطا نہ ہوئی ۔ یہ حکیم الامت کی بات پیش کررہا ہوں ۔ حکیم الامت تھانوی رہمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ انڈا اکیس دن تک تسلسل کے ساتھ مرفی کے پروں میں رہ تو بچہ پیدا ہوگا۔ پھر دہ چھکے کو خود توڑ دے مرفی کے پروں میں رہ تو بچہ پیدا ہوگا۔ پھر دہ چھکے کو خود توڑ دے گا ۔ اکیس دن کے بعد اب اسے شخ کے احسان کی ضرورت نہیں بڑے گی کہ مرفی صاحبہ ذرا میرا چھلکا توڑدو میں اندر سے باہر آنا چاہتا ہوں ۔ وہ خود چونچ مارے گا اور بزبانِ حال یہ شعر پڑھتا ہوا نکل آئے ہوں ۔ وہ خود چونچ مارے گا اور بزبانِ حال یہ شعر پڑھتا ہوا نکل آئے

تھینجی جو ایک آہ تو زنداں نہیں رہا مارا جو ایک ہاتھ گریباں نہیں رہا

ای طرح شخ کی خدمت میں تسلسل کے ساتھ کم از کم چالیس دن رہ لو کچر دیکھو گے کہ روح میں ایسی قوت آئے گی کہ تعلقات ما سوی اللہ کو خود توڑ دو گے۔ پھر شخ کی بھی ضرورت نہیں رہے گی لیکن عمر بجر شخ کا احسان مند رہنا پڑے گا کیونکہ ای کی برکت سے حیات ایمانی عطا ہوئی ہے۔ اندر جو صلاحیت ہوئی ہے۔ اندر جو صلاحیت

ہوتی ہے وہ شخ کی برکت سے ظاہر ہوجاتی ہے مثلاً مرفی کے پرول کے بیچے تین قسم کے اندے رکھے گئے۔ ایک مرفی کا ، ایک کوتر کا ، ایک بلاخ کا ۔ تو ان اندوں سے تین قسم کی شخصیتیں ظاہر ہوں گ ۔ مرفی کا ۔ تو ان اندوں سے تین قسم کی شخصیتیں ظاہر ہوں گ ۔ مرفی کا بچہ لکلے گا ، کبوتر کے اندے سے کبوتر کا اور بلخ دریا اور بلخ کے اندے سے بلخ کا بچہ لکلے گا ۔ اور کبوتر اُڑے گا اور بلخ دریا میں تیرے گ ۔ مرفی کو بھی جیرت ہوگی کہ یہ تو میرے ہی پروں سے نکلا تھا لیکن یہ اُڑ رہا ہے اور وہ تیر رہا ہے اور مرفی نہیں تیر سکتی لیکن ان کو عمر مجر مرفی کا احسان ماننا پڑے گا کہ اس کی برکت سے ہمارا وجود ہوا۔ اس طرح حاجی المداداللہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی صحبت کے بروں سے مجدد پیدا ہوا لیکن حضرت ہمیشہ فرماتے تھے کہ حاجی

خودی جب تک ربی اُس کو نہ پایا جب اُس کو ڈھونڈ پایا خود عدم تھے تہاری کیا حقیقت تھی میاں آہ بیہ سب اہداد کے لطف و کرم تھے

صاحب کی جو تیوں کا صدقہ ہے۔حضرت کا تخلص آہ تھا۔ فرماتے ہیں \_

مر غی کے پروں کی مثال سے حضرت تھیم الامت نے اللہ والوں کی صحبت کی اہمیت کو ثابت فرما دیا۔ مر غی پر ایک لطیفہ یاد آیا جو حضرت مفتی محمود حسن گنگوہی رحمة اللہ علیہ نے کان پور میں میرے شیخ کو سایا

قا كه ايك فخص ايك مرغى لئے جارہا تھا تو كى نے كہا كہ او مرغى والے! مرغى على والے! مرغى والا يا مرغى والے! مرغى على والے! مرغى على والے يو پى كى زبان ميں اگر كى كو مرغى والا يا مرغى كا كہد ديا جائے تو يہ گالى ہے ۔ وہ سمجھ گيا كہ اس فخص نے مجھے گالى دى ہے لہذا اس نے جواب ميں كہا كہ ميں اس مرغى كا مالك نہيں ہوں ۔ اس كے مالك سے پوچھوں گا كہ ايك "مرغى كا" خريدا رہے ہوں ۔ اس كے مالك ہے يوچھوں گا كہ ايك "مرغى كا" كہد كر اس جس نے اس كے دام پوچھے ہيں ۔ اس طرح " مرغى كا" كہد كر اس نے اپنى دانست ميں گالى كا بدلہ لے ليا ۔ ہمارے بزرگ زندہ دل تھے، ايسے ايسے لطفے ساتے تھے ۔

تو اس شعر میں مولانا رومی نے فرمایا کہ اہل اللہ کی صحبت سے بی اللہ کی معرفت نصیب ہوتی ہے اور بدون صحبت اہل اللہ کے کوئی عارف باللہ فہیں ہوسکتا ۔ غیر عارف کی عبادت کی کمیت زیادہ اور کیفیت کم ہوتی ہے ۔ غیر عارف اپنی عبادات سے ایک مہینے میں ایک دن کا راستہ طے کرتا ہے اور اللہ کا عاشق ہر سانس میں اللہ تک پہنچتا ہے ، اس کی عبادت کی کمیت کم لیکن کیفیت زیادہ ہوتی ہے ۔ یہ مولانا رومی ہیں ۔ سوچو کہ ان کا کیا مقام رہا ہوگا جو فرمارہے ہیں کہ عارفین کی ہر سانس اللہ تعالیٰ کے ساتھ گذرتی ہے ، ایک لیے کو وہ اللہ عارفین کی ہر سانس اللہ تعالیٰ کے ساتھ گذرتی ہے ، ایک لیے کو وہ اللہ عارفین کی ہر سانس اللہ تعالیٰ کے ساتھ گذرتی ہے ، ایک لیے کو وہ اللہ عارفین کی ہر سانس اللہ تعالیٰ کے ساتھ گذرتی ہے ، ایک لیے کو وہ اللہ عالیٰ نہیں ہوتے ۔ امت میں یہ شخص ایک منظرد انداز کا اللہ تعالیٰ نے پیدا فرمایا ۔ میرے شخ فرماتے تھے کہ مولانا رومی بہت پیارے آدمی ہیں ۔

# آزمودم عقل دور اندیش را بعد ازیں دیوانہ سازم خویش را

ارشُّان فْرْرَادِ كُنْ مُولانا فَرَاتِ مِينَ كُهُ مِنْ نَـ عقل کو بہت آزمایا ۔ عقل ہے مرادیہاں عقل ناقص ہے ، لینی عقل مجرد من العشق ، عقل محروم از نعمت عشق - لبذا بهم نے عقل ناقص مجرد من العشق کو بہت آزمایا لیکن اللہ نہیں ملا۔ ہم نے بہت کو شش کی کہ عقل سے اللہ کو یاجائیں لیکن عقل ناقص اللہ کے راستہ میں كامياب نہيں ہوئى اس لئے ہم نے اپنے كو الله كا ديوانه بناليا يعنى عقل میں عشق کی حاشنی لگادی تو عقل کامل ہو گئی اور ہمارا کام بن گیا۔ عقل کو جب عشق کا پٹر ول ماتا ہے تب عقل دوڑتی ہے ورنہ آدی جانتا ہے کہ نماز پڑھنا چاہئے کین بے نمازی بیٹھا رہتا ہے ، جانتا ہے کہ حسینوں کو نہیں دیکھنا جاہئے لیکن یا گلوں کی طرح دیکھتا رہتا ہے لیکن جب عشق عقل کا امام بن جاتا ہے اور عقل عشق کی پیروی کرتی ہے تو پھر اللہ تک چپنجتی ہے۔ بغیر اللہ کا دیوانہ و عاشق ہے کام نہیں بنآ۔

> عاشقم من بر فن دیوانگی سیرم از فرهنگ و از فرزانگی

مولانا فرماتے ہیں کہ اللہ کا دیوانہ بننے کا جو فن ہے میں اس پر عاشق

ہوں اور میں عقل نا قص و خام سے بہت زیادہ سیر ہوچکا ہوں۔ اب مجھے اللہ کا دیوانہ ہونا ہے اور جو اللہ کا دیوانہ ہوتا ہے پھر وہ غیر اللہ کا د بوانه نہیں ہوتا ۔ بیک وقت رات اور دن یکیا نہیں ہوسکتے ، بیک وقت عود کی خوشبو اور یا مخانه جمع نہیں ہو کتے ، یا تو رات ہو گی یا دن ہوگا ، یا خوشبو ہوگی یا بدبو ہوگی ۔ یا تو دل تجلیات الہیہ سے متجلی ہوگا یا پھر اس میں غیر اللہ کے اندھیرے ہوں گے ۔ یہ محال ہے کہ دل میں غیر الله ہو اور وہ دل الله کی تجلیات خاصہ سے بھی مشرف ہو جائے۔ مُر وہ اور زندہ ساتھ نہیں رہ کتے ۔ اللہ تو زندہ حقیق ہے جس دل میں مردے ہوں گے ، مرنے والے سے ہوں گے ، مرنے والى لا شوں كى محبت ہو گى اس دل ميں وہ زندہ حقیق كسے آئے گا۔ اگر ایک کمرہ میں مُر دے لیے ہوں تو جب آپ ایسے گھر میں رہنا پند نہیں کرتے تو وہ زندہ حقیقی ایسے دل میں کیسے اپنی تجلیاتِ خاصہ سے متجلی ہوگا۔اللہ والوں کے ساتھ رہنے کا مقصد یہ ہے کہ حسینوں کا نمک حرام چکھنا چھوڑ دو ، اس نمک حرامی سے توبہ کرلو۔ اگر اللہ والوں کے ساتھ رہ کر بھی کوئی نمک حرام چکھنا نہیں چھوڑتا، حسینوں کو ، نا محرموں کو دیکھتا ہے اور اپنی عقل ناقص کی اتباع کررہاہے کہ اگر میں نے یہ نمک جھوڑ دیا تو زندگی کیے گذرے گی لہذا کم از کم ایک ذره تو حسن کا حرام نمک مجھی مجھی چکھتا رہوں تو کان کھول کر سن لو که ہر گز اللہ کو نہیں یا تکتے ۔اللہ جب ملے گا کہ قلب و نظر کو مکمل

توفیق تقویٰ حاصل ہو اور دل کا نمیسٹر اتنا حساس ہوجائے کہ حسینوں کے نمک آنے کے نقط آغاز اور زیرو یوائٹ کو ریکارڈ کرلے کہ ایک ذرّہ نمک حرام دل میں واخل ہو گیا جیسے بجلی کا تار شارے ہورہا ہو تو ٹیسٹر میں فورا روشنی آجاتی ہے اور پتہ چل جاتا ہے کہ یبال ہے بجل لیک لعنی خارج ہور ہی ہے ۔ای طرح جس کے قلب کو اللہ تعالیٰ این رحمت سے اتنا حساس بنادے کہ نمک حرام کا ایک ذرّہ اگر واخل ہوتو فوراً اس کے قلب کے ٹیسٹر میں روشنی آجائے اور کیلیج (بجلی کے خروج) کے اثرات شروع ہوجائیں اور ای وقت توبہ کی توفیق ہوجائے کہ اے اللہ آپ مجھے معاف کرو بیجئے کہ اتنی خوشی میرے قلب میں حرام آگئی۔ میں اس خوش ہے جو آپ کی ناخوشی کے رائے ہے آئی معافی حابتا ہوں تب سمجھ لو کہ اس بندے میں حیا اور شرافت آگئی اور بیه الله کا دیوانه بن گیا ، فن دیوانگی اس کو آگیا اور عقل ناقص و خام کی غلامی سے آزاد ہو گیا اور اگر یہ بات حاصل نہیں تو خانقاد میں آنا جانا سب بیکار ہے۔ س لو میری بات! ورنہ قیامت کے دن جواب دینا پڑے گا کہ دن رات تم یمی باتیں من رے تھے پھر عمل کیوں نہیں کیا۔ میرے شخ نے فرمایا تھا کہ اللہ تعالیٰ جب قیامت کے دن یو چھے گا کہ تم کو میں نے مولانا اشرف علی حکیم الامت جبیا پیر دیا تھا تو تم نے **اس کا کیا شکر ادا کیا تو حضرت رونے لگتے تھے کہ آد میں کیا کہوں** گا۔ آہ میہ وہ لوگ تنے جو شخ پر فدا ہو گئے ، شخ کے ایک ایک ارشاد پر

جان دیتے تھے ان کو یہ خوف تھا کہ ہم سے شخ کی قدر نہ ہوئی اور ہمارا کیا حال ہے کہ صریح نافرمانی کے بعد بھی ہمیں کوئی غم نہیں ہوتا۔

شخ کی رفاقت کے معنی ہیں محونوا منع الطادقین جس کی تفیر ہے خالطو کھ مین اینگو نُوا مِنْلَهُم شخ کے دستر خوان پر سموسہ بریانی و گرین مرچ اُڑانے اور شخنڈا پانی پینے کا نام رفاقت نہیں ہے۔ شخ کی رفاقت و معیت ہے کہ تم بس ای جیسے ہوجاؤ، جس طرح وہ گناہوں سے بچتا ہے تم بھی نیچنے لگو، جس طرح وہ حسینوں سے نظر بچاتا ہے تم بھی اس کی بچانے لگو، اس کی آہ تمہاری آہ ہوجائے، تمہاری آئسیں بھی اس کی آئسیوں کی طرح اشکبار ہوں تب سمجھ لو کہ تم شخ کے عاشق ہو اور اللہ کے طالب ہو اور اللہ پر دیوانہ بننے کا فن تمہیں آگیا۔

رو رو اے جاں زود زنجیرے بیار بار دیگر آمدم دیوانہ وار

 سو ہوا اب میں دیوانہ وار دوبارہ اللہ پر فدا ہورہا ہوں ۔

# غیر آل زنجیر زلف ولبرم گر دو صد زنجیر آری بردرم

لا و فقاد فر فا إلى كا مولانا فرمات بين كه ال دنيا والو الر الله كى محبت كى زنجير لاؤ ك تو بين اس بين خود كر فقار بوجاؤل كا، خود اس بين بنده جاؤل كا بلكه باند من تمهارى مدد بهى كرول كا اور دل بين خوشى محسوس كرول كا كه كهال بيه ميرى قسمت كه بين زنجير شريعت اور زنجير اتباع سنت بين گر فقار بوربا بول -

زنجر زلف ولبرم کے معنی ہیں میرے ولبر کے زلف کی زنجیر البتا کی سنت اور انباع شریعت اور اللہ کی محبت کے دستور و احکام و قوانمین کی زنجیر ۔ اے دنیا والو اللہ کی محبت کی اس زنجیر کے علاوہ اگر دو سو زنجیریں بھی لاؤگے تو میں انہیں توڑدوں گا۔ زنجیر غیر اللہ کو توڑنے کا اور زنجیر محبت و سنت و شریعت میں باندھنے کا کیا طریقہ ہے۔ (راقم الحروف کو مخاطب کرکے فرمایا کہ ) میر صاحب اسے لکھ لو بلکہ اس کی کمپیوٹر میں کتابت کرالو بہت محفوظ رکھنا اس مضمون کو اور آپ لوگ کو اور انجیم بوری توجہ اور انجیت سے اس کو سنیں کہ جب کی تامحرم عورت یا کسی نمکین لڑکے پر بہلی نظریڑنے پر ذرا سا بھی نمک نامحرم عورت یا کسی شمکین لڑکے پر بہلی نظریڑنے پر ذرا سا بھی نمک دل میں آجائے اور آپ کا ٹیسٹر بتادے کہ ایک ذرّہ آگیا ہے تو نظر ہٹا

کر فورا توبہ کرلو۔ ہم یہ نہیں کہتے کہ خطا نہیں ہوگی ،ہم یہ کہتے ہیں کہ توبہ میں دیر نہ ہو تاکہ آپ بانطا ہوتے ہوئے بھی با عطا رہیں ۔ دیکھئے ہم خطا ہے تو نے نہیں سکتے ورنہ پھر ہم فرشتے ہوجاتے۔بس اِسْفَفْهِرُوْاک علم پر عمل ہوجائے یہ بھی بڑی نعمت ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں :

#### ﴿ اِسْتَغْفِرُوْا رَبُّكُمْ ﴾

اپ رب سے مغفرت ماگلو۔ معلوم ہوا کہ ہم سے خطا ہوگی جب ہی

تو معافی مائلنے کا تھم دے رہے ہیں۔ فرشتوں سے کیوں نہیں فرمایا کہ

مغفرت ماگلو؟ اس لئے کہ اُن سے خطا نہیں ہوتی۔ معصوم مخلوق کے

لئے یہ تھم نہیں ہے ، یہ تھم گنہگاروں کے لئے ہے کہ جب خطا

ہوجائے ، پوری کوشش کے باوجود تقویٰ ٹوٹ جائے تو رونا شروع

کردو تو اس کا انعام کیا ہوگا؟

### ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِيْنَ ﴾

اللہ تعالیٰ صرف معاف ہی نہیں کریں گے اپنا محبوب بھی بنالیں گے۔

میں با خطا رہتے ہوئے با عطا رہنے کا نسخہ بتارہا ہوں کہ معصیت کی

حرام لذتوں کے اندر آنے کے نقطہ آغاز اور زیرو پوائٹ پر تنبیہ

ہوجائے کہ اللہ مجھے معاف کروتیجئے۔ یہ ایک ذرّہ خوشی جو میرے
قلب میں آیا ہے یہ آپ کی ناخوشی کے راستے سے آیا ہے۔ پس

الیی خوشی کو ہم اپنے لئے لعنتی خوشی سمجھتے ہیں۔ جس خوشی سے آپ ناخوش ہوں ہم الیی خوشی کو طلاق دیتے ہیں اور لعنت تبھیجے ہیں۔ آپ ہم کو معاف کردیجئے اور اللہ ہے ہمت بھی مانگئے کہ یا خدا الی ہمت اور توقیق دے دیجئے کہ حرام خوشیوں کے نقطۂ آغاز ہی پر ہم کو تنبیہ ہو جائے ۔ ہمارا ترازو لکڑی تولنے والا نہ ہو جس میں ایک آدھ یاؤ رکھ دو تو یتہ تہیں چلتا۔ ہمارے قلب کے ایمان کی ترازو کو آپ سونے کی ترازو بناد بیجئے کہ ذرا سی تکھی بھی بیٹھ جائے تو ہل جاتی ہے۔ جوہری کہتے ہیں کہ جب ہم سونا تولتے ہیں تو سائس بھی نہیں لیتے کیونکہ سانس سے مجھی وہ بل جاتی ہے۔ ہارے قلب کی ترازو کو اللہ تعالیٰ اپنی رحمت ہے اتنا حساس کردے کہ حرام خوشی کا ایک ذرّہ آجائے تو وہ بل جائے اور فورا ہی توبہ کی توفیق ہوجائے۔ پھر دیکھو زندگی کا مزہ ، پھر جینے کی بہار دیکھو۔ جو اللہ پر مرے وہ جینے کی بہار یاگئے اور جو اپنی خواہشات یر مرے وہ دوزخی زندگی دنیا بی سے لے گئے۔ بس جس کے قلب کی ترازو سونے کی ہو گئی سمجھ لو وہ اللہ کی محبت کی زنجیر میں بندھ گیا اور غیر اللہ کی ہر زنجیر کو وہ توڑدے گا۔

> سر نگونم ہیں رہا کن پائے من فہم کو در جملۂ اجزائے من

ار شاہ فر صابیا گے مولانا روی فرماتے ہیں کہ اے ونیا

والومیں نے اپنا سر جھکالیا ہے۔ اب میرے پاؤاں کو رہائی دے دو اور میرے پیر کی زنجیر توڑدو۔ اب میں دیوانہ بنا چاہتا ہوں اور تعلقات ماسوئی سے آزاد ہونا چاہتا ہوں۔ اب مجھے مت سمجھاؤ کہ اگر سے ہوگا تو گر کیا ہوگا۔ میرے جسم کے اجزاء میں اب سمجھنے کی صلاحیت نہیں ہے۔ دنیا کے خوف سے اب میں اللہ کو نہیں چھوڑ سکتا چاہے جان چلی جائے اب مجھے اللہ کو راضی کرنا ہے اور ایک سانس بھی الن کی نافرمانی مانیں کروں گا۔

میرے قلب کو اللہ تعالیٰ نے اس شعر کی جوشر ح عطا فرمائی شاید
کہیں نہیں پاؤے اور وہ یہ ہے کہ جانور جب رَی نزانا چاہتا ہے تو سر
جھکا لیتا ہے۔ جنہوں نے جانور پالا ہے وہ جانتے ہیں کہ رَسّی نزانے
کے لئے جانور سر جھکالیتا ہے۔ یہ علامت ہے کہ اب وہ قید سے عاجز
آچکا ، اس کے ہوش و حواس اب قابو میں نہیں اور رسی نزا کر بھاگنا
چاہتا ہے۔ اس سے طاقت آجاتی ہے تو مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اب
دنیا والو اب ہم بھی سر جھکا چکے ، اب ہمیں ماسوئی کا ہوش نہیں ، اب
ہم تعلقات دُنیوی کی رَسی نزانے والے ہیں۔ دنیا کی زنجیروں نے ہم کو
بہت جگڑ رکھا تھا ، اب ہم ان زنجیروں کو توڑ کے رہیں گے اور اللہ
والے بن کے رہیں گے۔

جامع بوشال را نظر بر گاذر است روح عربال را مجلی زیور است ال فشاہ فر ہا ہا گا لباس کے عاشقین کی نظر دھو بیوں پر رہتی ہے کہ کون سا ڈرائی کلیز کپڑے کو زیادہ جبکاتا ہے اور اللہ کے عاشقوں کی روح کا زیور اللہ کی جبی ہے۔ اللہ کے جلوؤں سے ان کی روح منور ہے ۔ یہ لباس نو جسم پر رہتا ہے گر روح کا لباس اللہ کی تجلیات کا ہوتا ہے ۔ یہ اپنی روح کو چکانے میں ہیں اور وہ اپنے کپڑے کو چکانے میں ہیں اور وہ اپنے کپڑے کو چکانے میں اور وہ اپنے کپڑے کو چکانے میں ۔اور روح کا چکانا کیا ہے ؟ طَلَهَازَةُ الْاَسْرَادِ مِنْ ذَنَسِ الْاَغْیَادِ غیر اللہ کی گندگی ہے باطن کو پاک کرنا۔ حمینوں سے نظر اللہ کی گندگی ہوتی ہے تب اللہ تعالی اپنی تجلیات خاصہ سے اس میں متجلی ہوتا ہے ۔ یہ تجلیات الہی روح کا زیور ہیں ۔

اُڑا دیتا ہوں اب بھی تار تار ہست و بود اصغر لباسِ زُہد و تقویٰ میں بھی عریانی نہیں جاتی

بس اب دعا کریں کہ اے اللہ ہم سب کو عمل کی توفیق عطا فرما، اے اللہ ہم سب کو عمل کی توفیق عطا فرما، اے اللہ ہمارے ظاہر کو بھی پاک فرماد بجئے اور ہمارے باطن کو بھی غیراللہ کی نجاستوں سے پاک فرماد بجئے اور ہماری روح کو اپنی تجلیاتِ خاصہ سے منور فرماد بجئے آمین وَ صَلَّی اللَّهُ عَلَی النَّبِیِّ الْکُونِمِ



# مچلیس در س مثنوی

۱۱ رمضان السبارك <u>۱۳۱۸ه</u> مطابق ۱۰جنوری <u>۱۹۹۸</u>، بوقت صبح چه نج كر پينتاليس منك بمقام خانقاه المداديد اشرفيد كلشن اقبال بلاك ۲ كراچی

> تا بدانی ہر کہ را یزداں بخواند از ہمہ کار جہاں بے کار ماند

ال وقد الله في رسابيا كه مولانا روى فرمات ميں اے دنيا والو يفتين كرلو كه جس كو اللہ بلاتا ہے ، اپنے خاص درد محبت اور اپنی خاص آہ و فغال اور اپنی خاص تعليم عشق كے لئے منتخب كرتا ہے تو كيا كرتا ہے ۔

#### از ہمہ کار جہاں بے کار ماند

اس کو دنیا کے ہر کام سے بے کار کردیتا ہے ، اپنے کام میں لگا کر سارے جہان کے کاموں سے بے کار کردیتا ہے ۔ اس کا اردو بامحاورہ ترجمہ بید ہے کہ ہاتھ پاؤل توڑ کر کہتا ہے کہ سبیں بیٹھے رہو جانا مت ۔ تم کو اس قابل بھی نہیں رکھول گا کہ تم میرے دروازے سے بھاگ

جاؤ۔ یہ مطلب نہیں کہ تج بھی اس کے ہاتھ پاؤں توڑ دیتا ہے۔ یہ تو محاورہ ہے مطلب یہ ہے کہ مجبور محبت کردیتا ہے۔ کس کام میں اس کا دل ہی نہیں گلتاسوائے اللہ کے کاموں کے۔ اس طبقہ میں مولانا روی ہیں ، مثم الدین تبریزی ہیں ، بابا فریدالدین عطار ہیں ، سلطان نظام الدین اولیاء ہیں ، سلطان نجم الدین کبری ہیں ، حافظ شیرازی ہیں ، سعدی شیرازی ہیں وغیرہ وغیرہ ہزاروں نام ہیں ۔

## راه ده آلودگال را العجل در فرات عفو عین مختسل

مولانا رومی ارشاد فرماتے ہیں کہ جو بندے گناہوں میں جاتا ہو کر راہ سے بے راہ ہوگئے ،آپ کو بجول گئے اے اللہ آپ ان کو فراموش نہ کیجئے ، ان کو پھر راہ پر لے آئے ، اراءۃ الطریق بھی کیجئے اور ایسال الی المطلوب بھی کیونکہ آپ کے جذب اور آپ کی مدد کے بغیر کوئی آپ تک نہیں پہنچ سکتا۔ ہم تو گناہ کرکے آپ کی محبت کے امتحان میں ناکام ہوگئے مثلاً اللہ تعالی نے بعض شکلوں کو نمک اور کسن دیا اور مین پابندی بھی عائد کردی کہ ان کو نہ دیکھو ، نا محر موں کو اور حسین مامر دوں کو دکھے دیکھ کے دل مت للچاؤ ، پریشان نہ ہو ، اختیاط کرو۔ امر دوں کو دکھے دیکھ کے دل مت للچاؤ ، پریشان نہ ہو ، اختیاط کرو۔ فض بھر کا حکم نازل کیا۔ اس میں کیا حکمت ہے ؟ انہیں لیلاؤں کی وجہ سے بعنی عینا قلباً و قالباً ان سے دور رہنے کی وجہ سے ہم کو مولی وجہ سے بھی عینی عینا قلباً و قالباً ان سے دور رہنے کی وجہ سے ہم کو مولی

مل رہا ہے کیونکہ نہ میہ ہوتے نہ ان کو دیکھنے کا نقاضا ہوتا ، نہ تقاضے کو روکنے کا غم اٹھاتے۔ تو جب غم نہ اٹھاتے تو خدا بھی نہ ملتا اس لئے ان کے وجود کو بے کار مت سمجھو۔ میہ وجود لیلی حصول مولی کا ذریعہ ہے بشرط تقوی اور احتیاط۔ کیے؟ جب ان کی طرف نقاضا ہو تو اس کو روکو غم اٹھاؤ ، ان کو ہر گز مت دیکھو۔ اگر شیطان کے کہ نہ دیکھنے سے جان نکل جائے گی تو یہ جواب دے دو

نہیں ناخوش کریں گے رب کو اے دل تیرے کہنے ہے اگر یہ جان جاتی ہے خوشی سے جان دے دیں گے اور دوسر اشعر کیا ہے ۔

نہ دیکھیں گے نہ دیکھیں گے انہیں ہر گزنہ دیکھیں گے کہ جن کو دیکھنے سے رب مرا ناراض ہوتا ہے

اب شیطان کیے گا کہ اگر تم دیکھتے تو بہت مزہ آتا۔اس کا جواب تیسرے شعر میں دے رہا ہوں۔ یہ سب میرے ہی شعر ہیں ۔

> ہم ایسی لذتوں کو قابل لعنت سیجھتے ہیں کہ جن کو دیکھنے سے رب مرا ناراض ہوتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم فرمارہے ہیں:

> > لَعَنَ اللَّهُ النَّاظِرَ وَالْمَنْظُورَ إِلَيْهِ

الله تعالی حرام نظر کرنے والوں پر تبھی لعنت فرماتا ہے اور جو اینے کو حرام نظر کے لئے چیش کرے اس پر مجھی لعنت فرماتا ہے یعنی دیکھنے والے یر بھی لعنت بر تی ہے اور د کھانے والے یر بھی ۔ جو عور تیں بے یردہ پھرتی ہیں ان پر بھی لعنت برسی ہے اور جو ان کو دیکھیا ہے اس پر بھی لعنت برسی ہے تو ڈبل لعنت جمع ہوجائے گی ایک ناظریت کی لعنت اور دوسر می منظوریت کی لعنت جس کو آج کل کی زبان میں کہتے ہیں لعنت پلس (+) لعنت یہ کیا کہیں مجبوراً انگریزی الفاظ ہولئے یڑتے ہیں درنہ لوگ سمجھتے نہیں ۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ اگر صرف روزہ نماز حج تلاوت کا تحکم ہوتا اور یہ گناہ سے بیخنے کا تحکم نہ ہوتا تو آسانی ہوجاتی ۔ اس کا جواب یہ ہے کہ بتائے کسی کے گھر میں روشنی پلس اور مائنس تا ر کے بغیر ہوتی ہے؟ دونوں تار ہوتے ہیں پلس اور ما تنس ، شبت اور منفی تو اللہ تعالیٰ نے روزہ نماز تلاوت کا تھم دے کر ہمیں اپنا مثبت تار دیا اور گناہوں سے بیخے کا تھم دے کر منفی تار دیا تاکہ میرے بندوں کے قلب میں میری محبت کے چراغ جل جائیں۔ بہ دئے ایسے ہی تھوڑی جلتے ہیں ، جب کوئی آگ دیتا ہے تب دیا جاتا ہے لینی جب اپنی حرام خواہشات میں آگ لگادیں گے ، جب اپنی خواہشات اللہ پر فدا کریں گے تب اللہ کی محبت کا چراغ روشن ہوگا۔ مائینس اور پلس دونوں تارکی ضرورت ہے اور مائینس کا تار پلس کے تار ہے بھی زیادہ اہم ہے کیونکہ ضروری عبادت فرض ، واجب ، سنت

موكدہ ، تو بہت تھوڑى ہے ليكن گناہ نه كرنے كى عبادت كے مواقع بہت زیادہ ہیں کیونکہ اس دور میں بے بردگی و عریانی کی فراوانی ہے اس لئے بس نگاہ بحالو تو پھر حلاوت ایمانی کی تبھی فراوانی ہے ۔ کیکن اس میں دل کا خون کرنا پڑتا ہے مگر ای خون آرزو سے اللہ ملتا ہے اس لئے گناہ نہ کرنے کی عبادت بہت بڑی عبادت ہے اس لئے گناہوں ے بیخ والے کو اعبد الناس لینی سب سے بڑا عبادت گذار حدیث یاک میں فرمایا گیا۔ حرام سے بینا لا اللہ کی سیمیل ہے۔ اس لئے کلمہ میں لا اللہ کو پہلے بیان فرمایا کہ پہلے غیر اللہ کو نکالو کھر اللہ ملے گا۔ لا اللہ کو دل سے نکال دو پھر سارا عالم الا اللہ سے بھرا ہوا ہے۔ میرے شخ شاہ عبدالغی صاحب رحمۃ اللہ علیہ سے مدرسہ نیوٹاؤن میں مولانا محد یوسف بنوری رحمہ اللہ علیہ کی موجودگی میں یہ سوال کیا گیا کہ پہلے استغفار کریں یا پہلے درود شریف پڑھیں تینی درود شریف اور استغفار میں کیا چیز ہم پہلے پڑھیں ؟ حضرت نے فرمایا کہ مولانا گنگوہی رحمة الله عليه سے يہى سوال كسى نے كيا تھا تو حضرت قطب العالم مولانا گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ تم عو د کا عطر پہلے لگاتے ہو یا يهل نهات مو - يهل انسان نها كرصاف كيرًا يبنتاب ، تواستغفار كرنا روح کو دھونا ہے کچر درود شریف کا عطر بعد میں لگاؤ اولفٰك ابائی فحننی بمثلهم ای طرح جب دل گناہوں سے آلودہ ہوگیا تو پہلے اس آلودگی کو دور کرو تب اللہ کا نور باؤگے - ای کو مولانا نے اس شعر

میں فرمایا ہے کہ اے اللہ جو گناہوں سے آلودہ ہوگئے آپ ان کو توفیق توبہ کا فالودہ دے دیجئے یعنی اے خدا جن بندوں کی جان گناہوں میں آلودہ ہوگنی تو جلدی ہے ان کو راستہ دیجئے ،کس چیز کا راستہ ہے

### در فرات عفو عین مغتسل

آپ ان کو معافی کے دریائے فرات میں داخلہ دے دیجئے۔ یہاں مصر کا دریائے فرات میں اللہ تعالی کی خاص رحمت کا دریا مراد ہے جو عین مغتسل ہے ۔ یعنی اپنے خاص چشمہ، رحمت میں ان کو نہانے کی اجازت دیجئے ۔ مطلب یہ ہوا کہ جو گناہ سے آلودہ ہوگئے ان کو توفیق توبہ عطا فرما کر اپنے آب رحمت میں ان کو نہلا دیجئے اور گم کشتگان طریق کو راہ دکھا کر اپنی رضا و خوشنودی کی منزل تک پہنچا بھی دیجئے۔

## از دعا نبود مراد عاشقال جز سخن گفتن بآل شیریں دہاں

ار منگان کُرداداک دعا کرنے سے عاشقوں کی مرادیہ بھی ہوتی ہے کہ میری حاجت پوری ہوجائے مگر مولانا رومی فرماتے میں کہ ان کی ایک اور بڑی پیاری نیت ہوتی ہے کہ اس بہانے سے اللہ تعالیٰ سے گفتگو کا موقع ماتا ہے۔عاشقوں کی مراد دعاؤں سے صرف

# حاجت روائی نہیں ہے بلکہ ایک مقصد اور ہے ۔ جز سخن گفتن بآل شیریں وہاں

کہ اللہ تعالیٰ سے ہمکلامی اور بات چیت کا شرف مل جائے۔ عاشقوں سے یو چھو اس کا مزہ کہ اینے محبوب سے گفتگو میں کیا مزہ آتا ہے۔ جب وہ یا اللہ یااللہ کہتے ہیں تو اللہ تعالیٰ بھی کتنا خوش ہو تا ہے ان الله يحب الملحين في الدعا جب بنده كر كراكر دعا ما نكما ب تو الله تعالى کو اس کی دعا کے ایک ایک لفظ سے محبت ہوتی ہے کیکن پھر بھی بعض بندؤ خاص کی دعا در ہے قبول ہوتی ہے تاکہ وہ اور زیادہ دن تک ای طرح مانگتا رہے کیونکہ اس کا گڑ گڑا نا اللہ کو محبوب ہو تا ہے۔ ہر تھخص این محبوب چیز کو زیادہ دیر تک اینے پاس رکھنا جا ہتا ہے یا نہیں ؟ مولانا رومی نے اس حدیث کو سمجھانے کے لئے دو مثالیں دی ہیں کہ بھی بھی دعاؤں کی قبولیت میں جو در ہوتی ہے اس کی وجہ اس بندہ کی محبوبیت ہے ، یہ نہ سمجھو کہ اللہ میاں کے یہاں اس کی قدر نہیں اس لئے اس کی دعا دریہ میں قبول ہوتی ہے۔ اس کی مولانا نے یہ مثال دی کہ کواکائیں کائیں کرتا ہے تو آدمی جلدی سے روئی دے دیتا ہے تاکہ جلدی بھاگ جائے ۔ اور اگر بلبل بولتا ہے تو اس کو پنجڑے میں رکھ لیتا ہے اور ایسے ہی ایک مثال اور بھی دی کہ اگر کوئی بڈھی عورت

بھک مانگنے آجائے تو اس کو آدمی جلدی سے بھیک دے دیتا ہے۔ سو برس کی بڑھیا جس کی کمر جھکی ہوئی ہے گال پیچکے ہوئے ہیں کپڑے سب ملیے جن سے بدبو آرہی ہے تو کہتا ہے کہ سے میے لے جاؤ اے بڑھیا جلدی لے جاؤ۔ اور اگر کوئی جوان لڑکی بھک منگی آگئی ، مولانا رومی اس سے مسئلہ نہیں بتارہے ہیں ، مثال دے رہے ہیں۔ انسان کی فطرت بتارہے ہیں کہ اگر اللہ کا خوف دل میں نہ ہو تو اس سے کیے گا کہ تھہرو گرم گرم چیاتی لا رہا ہوں۔ شیطان نے اب اس کے چیت مارنا شروع کردیا کیونکہ جب شیطان چیت مار تا ہے تب معثوقوں کے لئے چیاتی بنتی ہے ۔ پھر کہتا ہے کہ تھہرو ابھی کباب گرم کررہا ہوں ، پھر کہتا ہے کہ نہیں ابھی تھہرو حلوہ بھی گرم ہو رہا ہے ۔ اس بہانے سے اس کو دہر تک رکھتا ہے۔ ایسا عمل کرنا تو جائز نہیں کیکن مثال دینی تو جائز ہے ۔ یہ مثال اس کئے دے رہے ہیں کہ تمہاری سمجھ میں آ جائے، رو ماننگ دنیا کو مولانا روی اللہ تعالیٰ کی محبت مسمجھا رہے ہیں ۔ یعنی جو اللہ کے پیارے ہوتے ہیں ان کو بھی اللہ تعالی ور سے عطا فرماتے ہیں ، اس طرح اینے دروازے پر روکے رکھتے ہیں تاکہ زیادہ دیر تک یہ مجھ سے دعا مانگتا رہے ، مومن کی دعا اور نالہ و آہ کو وہ محبوب رکھتے ہیں۔ خواجہ صاحب فرماتے ہیں

امید نه بر آنا امید برآنا ب اک عرض مسلسل کا کیا خوب ببانه ب ۱۵ الغیاث از ابتلایت الغیاث شد ذکور از ابتلایت چول اناث

اے اللہ ہم پناہ چاہتے ہیں تیرے اہتلاء سے تیرے امتحان سے کیونکہ ہم تیرے امتحان کے قابل نہیں۔ اے خدا اگر آپ امتحان لینے پہ آجا کیں تو شاید ہی کوئی پاس ہو۔ جب آپ کا امتحان ہوا تو بڑے بڑے نہ کر مونث ثابت ہوئے ، اس لئے اللہ تعالیٰ سے پناہ ماگو ، کبھی ناز مت کرو کہ ہم ایسے ہیں ویسے ہیں ۔ اللہ کے حضور میں آہ و زاری سے یہ راستہ طے ہوگا ہے

فهم و خاطر تیز کردن نیست راه

ا پی سمجھ اور عقل کو تیز کرنے سے اللہ کا راستہ نہیں ملے گا ۔ جز شکستہ می نہ سکیرد فضل شاہ

ا پے نفس کو توڑ دو ، بالکل مث جاؤ کہ اے اللہ ہم کچھ نہیں ہیں ، اتنے مٹ جاؤ کہ مٹنے کا بھی احساس نہ رہے ای کو فناء الفنا کہتے ہیں جسے کوئی سو رہا ہے اور اس کو احساس ہو کہ میں سو رہا ہوں تو یہ

نہیں سو رہا ہے۔ نیند وہ ہے کہ غرق ہوجائے اور سونے کا احساس نہ رہے ای طرح منا وہ ہے کہ یہ احساس بھی نہ رہے کہ میں نے اپنے کو مٹا دیا ہے ، فنائیت کاملہ یہ ہے کہ فنائیت کا بھی احساس نہ رہے ، اپنے كو سيجھ نه مستجھ ، دل ٹوٹ جائے۔ اللہ كا فضل ٹوٹے ہوئے دلوں بر برستا ہے ۔ اور یہ فنائیت شیخ کی صحبت اور اس کی تربیت سے نصیب ہوتی ہے۔ علیم الامت نے فرمایا کہ اگر شیخ ڈانٹ بھی دے تو یہ سمجھو کہ ہاری کیا شان ہے ، کوئی شان نہیں ہے ، ہاری شان اس سے مگڑی نہیں اور بن گئی۔ شیخ کی ڈانٹ سے عزت اور بڑھ جاتی ہے اور فرمایا کہ متکبر اپنی شان سمجھتا ہے اور وہی شیخ کی ڈانٹ سے ناراض ہوجاتا ہے ۔ اور فرمایا کہ ابھی کیا اپنی شان بنارہے ہو ، جب تک قیامت کا فیصلہ نہ ہو یہی مسمجھو اے اللہ ہم تھی شان کے قابل نہیں ۔ اور میں ایک بہت تجربہ کی بات بتاتا ہوں جس پر نیٹنخ کی ڈانٹ پڑتی ہے اس کا ڈینٹ نکل جاتا ہے اور جو ڈانٹنے کی بات پر نہ ڈانٹے وہ شخ نہیں خائن ہے۔ جب موٹر میں نیڑھا بن آگیا تو میکینک جو ہے وہ کچھ ٹکنیک دکھائے گا اور ہتھوڑا مارے گا تاکہ موٹر کے ٹیڑھے بن کی سیٹنگ اور فٹنگ ہوجائے۔ جس طرح ہتھوڑے سے موٹر کا ڈینٹ لکا ہے اس طرح شیخ کی ڈانٹ ہے نفس کا ڈینٹ لکاتا ہے۔ اللہ کا شکر ہے اتنی ڈانٹ کھائی ہے اختر نے اینے شیخ شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیه کی که فلال کام یول کیول کردیا ، به لوٹا یہال کیول رکھ دیا ، آج

تم نے گندم بیایا اس میں بو کیوں تہیں ملایا تو میں نے ایک دن کہا کہ حضرت یہ جو دور دور سے آتے ہیں آپ کے باس اور سر جھکا کے مراقبہ میں بیٹھے رہتے ہیں اور دو دن رہ کے چلے جاتے ہیں اور آپ ان کو بڑا پیار دیتے ہیں اور ہم رات دن رہتے ہیں ڈانٹ ہی کھاتے رہتے ہیں تو یہ لوگ تو بڑے فائدے میں معلوم ہوتے ہیں کہ بھی بھی آگئے دو دن مراقبہ کرنا آسان ہے کہ سر جھکائے بیٹھے رہے تو حضرت نے فرمایا کہ جو شیخ کی ڈانٹ کھاتا ہے وہ لعل ہوجاتا ہے۔ ایسی الی ڈانٹ کھائی ہے کہ کوئی اس کا تصور مجھی نہیں کرسکتا گر میں نے اللہ کے لئے سب کچھ برداشت کیا۔ آج ای کی برکت و کم رہا ہوں کہ كتنے عالم كے اوگ بيٹھے ہوئے ہیں۔ میں نے كوئى اشتہار دیا تھا ؟كى كو میں نے بلایا تھا ؟ دیکھ لو کتنے ملکوں کے لوگ ہیں ؟ اللہ تعالیٰ کا شکر ادا كرتا ہوں \_ جس نے اللہ كے لئے اسى برے كے ناز أنھائے تو اس کے ناز اُٹھانے والے اللہ عطا فرماتا ہے۔ اس کو ملاعلی قاری رحمۃ اللہ علیہ نے مشکلوۃ شریف کی حدیث سے ثابت کیا ہے کہ مَا آگرَمَ شَابُّ شَيْحاً الن جس جوان نے اینے بروں کی عزت کی اللہ بھی اس کو ایسا رعب دے گا کہ لوگ اس کی عزت کریں گے ۔ ملا علی قاری اس حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں کہ اس کو دو نعمتیں ملیں گی ۔ ایک عمر بڑھ جائے کی اور دوسرے اس کو با ادب چھوٹے ملیں گے اور جس نے اینے بروں کی شان میں بے ادبی کی اس کے جھوٹوں سے مجھی اس کو

ب ادبی ملے گ۔ اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرتا ہوں مالک کا احسان و فضل ہے کہ میرے چاہنے والے اللہ تعالیٰ نے سارے عالم میں پیدا فرمادے، جس نے اللہ والوں کی پیار کی نظر پائی تو مخلوق بھی اس کو پیار کرتی ہے۔ یہ تجربہ ہے لیکن مخلوق میں پیارا بننے کے لئے اللہ والوں سے پیار اللہ کے لئے کرو۔ اور ایک ضاص بات یہ ہے کہ اللہ کی عطا کو اپنے کی عمل اور مجاہدہ کا شمرہ نہ شمجھو کہ ہم نے بزرگوں کی اتنی خدمت کی اس کے بدلہ میں اللہ تعالیٰ فرمائی۔ یہ عین ناشکری ہے بلکہ یہ سمجھو کہ ان کی رحمت کا سبب ان کی رحمت نہیں کہ قبول ہو، بس قبولیت کے لئے گر گر گر اتے رہو۔ ہوں منہیں کہ قبول ہو، بس قبولیت کے لئے گر گر گر اتے رہو۔

بس دعا کرو کہ اللہ تعالیٰ عمل کی توفیق دے۔ اے اللہ اپنی رحمت سے ہم سب کو ایبا ایمان ایبا یقین اور اپنی محبت نصیب فرما کہ ہاری زندگی کی ہر سانس آپ پر فدا ہو اور ایک سانس بھی ہم آپ کو ناراض کرکے حرام لذت در آمد نہ کریں ۔ اے فدا ہاری اور ہاری اولاد و ذریات کی اور ہارے دوستوں کی اور ان کے فاندان کی بھی اپنی رحمت سے اپنے اولیاء صدیقین کی سب سے آخری سرحد تک ہم سب کو پہنچا دے اور اولیاء صدیقین کے خط آخر تک پہنچا دے ۔ یا اللہ سب کو پہنچا دے اور اولیاء صدیقین کے خط آخر تک پہنچا دے ۔ یا اللہ ہم پناہ جاجے ہیں کہ ایک سانس آپ کوناراض کرکے آپ کی حرام

خوشیاں اپنے اندر لائیں۔ اے خدا ایسے کمینہ پن اور الی بے حیائی اور الی بے غیرتی ہے ہاری روحوں کو پاک فرمادے ۔ اللہ ہمہ وقت ہر سانس آپ پر فدا کرنے کی ہمیں توفیق عطا فرمادے ایک سانس بھی ہم آپ کو ناراض کرنے ہے آپ ہی کی پناہ پکڑتے ہیں آپ ہی کی بناہ چاہتے ہیں اور اللہ دنیا و آخرت کی تمام بھلائیاں ہم کونصیب فرما اور جملہ حاسدین اور الل شر اور الل دغمن جینے اہل عداوت ہیں سب کی عداوت اور دشنی کو خاک میں ملا دے ۔ اے خدا اپنی رحمت سے ان کو نادم بھی فرمادے اے خدا ہم سب کو اتنا زیادہ اپنا بیار اور اپنی محبت اور اپنی طرف سے ججت عطا فرماکہ جینے حاسدین ہیں ان کو نادم بھی عطا فرما اور باکین فرما اور تائیین فرما اور ان کو معافی مائلنے کی توفیق بھی عطا فرما۔

و صلى الله على النبي الكريم آمين يا رب العالمين رَبُّ لَا تَجْعَلْنِيْ بِدُعَآئِكَ شَقِيًّا



# مچلس درس مثّنوی

۱۲ رمضان المبارک ۱۱سیاه مطابق ۱۱ جنوری ۱۹۹۸، بروز کیشنبه ( اتوار) بوقت سازهے چیر بج صبح بمقام خانقاه الدوریه اشرفیه گلشن اقبال بلاک ۲ کراپی

> شہوت دنیا مثال گلخن است که از و حمام تقویٰ روشن است

تقویٰ ثابت نہیں ہو سکتا۔ تقویٰ کا وجود ہی اس وقت ہو تا ہے جب کہ تقاضا گناہ کا پیدا ہو اور پھر اس کو روکو۔ اس روکنے ہے جو عم کا جھٹکا لگے گا ای سے نور تفویٰ پیدا ہو تا ہے۔ نار شہوت کو روکنے سے نور تقویٰ پیدا ہو تا ہے۔ شہوت کی نار کو جھکا دو تو نور ہوجاتی ہے۔ نور کا واؤ جھکا ہوا ہوتا ہے اور نار اکڑی ہوئی ہوتی ہے ۔ نار میں الف ہے لبذانار شبوت کو جھاؤ اور اس کو قابو میں لاؤ پھر اس سے نور تقویٰ پیدا ہو جائے گا۔ اگر کسی کے اندر بری خواہش اور گناہ کے تقاضے نہ ہوں تو وہ صحف متقی ہو ہی نہیں سکتا ۔ لیکن بے و توف لوگ ان تفاضوں ے گھبراتے ہیں حتی کہ بعض نادان مرید بھی سمجھتا ہے کہ اتنے دن ہو گئے مرید ہوئے ، اللہ اللہ مجھی کررہا ہوں لیکن گناہ کا تقاضا ختم نہیں ہورہا ہے ۔ معلوم ہوتا ہے کہ خانقاہ سے مجھے فیض حاصل نہیں ہوا۔ یہ انتہائی نادان صوفی ہے ۔ جو صوفی تقاضائے معصیت سے تھبراتا ہے اس نے شیخ سے کچھ نہیں سکھا کیونکہ گناہ کا تقاضا ہونا گناہ نہیں ، تقاضے پر عمل کرنا گناہ ہے۔ نقاضا روکنے سے جو عم آئے گا ای سے تو الله ملے گا۔ اسباب قرب كو آب اسباب بعد كيول سبحت بين - اگر لکڑی بھی نہ رہے تو چولہا روشن کیسے ہوگا ؟ ای کو مولانا رومی اس شعر میں فرماتے ہیں کہ گناہ کے تقاضے ایندھن ہیں تقویٰ کا۔ تقویٰ کا حمام کرم ہی ہوتا ہے تقاضائے معصیت کو اللہ کے خوف کی آگ میں جلانے ہے۔ اس آگ سے نور تقویٰ پیدا ہو تا ہے۔ یہ تقاضے تقویٰ کا

ایند هن اور میٹریل ہیں جو اس کو ختم کرنا جاہتا ہے بے وقوف ہے۔اس لئے گناہوں کے تقاضوں کی شد ت سے مجھی گھبرانا نہیں جاہے جس كے دل ميں تقاضے زيادہ بيں سمجھ لو اس كو اللہ تعالى نے ايندهن زيادہ دیا ہے اور ایندھن کا زیادہ ہونا نعت ہے کیونکہ زیادہ ایندھن جلاؤ کے تو نور بھی زیادہ پیدا ہوگا۔ نفس میں تقاضے جتنے زیادہ ہوں گے اتنا ہی تقاضوں کو روکنے میں مجاہدہ زیادہ ہوگا اور جتنا مجاہدہ زیادہ ہوگا اتنا ہی زیادہ اور قوی تقویٰ کا نور پیدا ہوگا لہذا تقاضائے معصیت بالکل مضر نہیں بلکہ ان کو جلادو تو یہی قرب و ترقی کا ذریعہ ہیں۔ اللہ کی محبت اور تقویٰ کی بریانی تقاضوں کے ایندھن سے تیار ہوتی ہے۔ اس کئے یہ تمنا نه کرو که پیه ایندهن بی ختم ہوجائے۔ اگر ایندهن نه ہوگا تو بریانی کیے کیے گی ۔ جو گناہوں کے تقاضوں سے گھبراتا ہے اصل میں بہ لومرئ ہے طاقت چور ہے ہمت چور ہے۔ اس کو گناہوں کے تقاضوں ے تھبراہٹ اس لئے ہوتی ہے کیونکہ ان کو روکنے کے لئے ہمت استعال نہیں کر تا ۔ان کو روک کر تو دیکھو کہ کتنا نور یا جاؤ گے۔ ایک دم الی یرواز عطا ہو گی کہ بڑے بڑے عبادت گذار اس مقام پر نہیں پہنچ سكيں گے۔ آپ كى روح كا جہاز ايك وم فيك آف كرجائے گا۔ آپ جانے ہیں کہ جب جہاز ملک آف کرتا ہے تو کتنا ایند هن خرج ہوتا ہے ؟ دو تین ہزار تحلین پٹرول اس وقت خرچ ہوجاتا ہے تو جو تحض اللہ کی طرف اُڑنا حابتا ہے اس کو پٹر ول زیادہ حاہتے ۔ اللہ نے اسباب

پیدا کردیئے ، لیلاؤں کو پیدا کردیا ، حینوں کو پیدا کردیا تاکہ میرے بندے گناہ سے نے کر اینے دل یر عم اٹھائیں اور ای سے ہم ان کو پٹر ول اور برواز کی طافت دے دیں۔ یہ قاعدہ کلیہ ہے کہ مشاہرہ بفدر محاہدہ ۔ اللہ کے راستہ میں جو جتنا غم اٹھائے گا اتنی ہی بلند اس کی پرواز ہوگی۔ اس کئے شاہ ولی اللہ صاحب محدث وہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ بیجڑے کو ولایت خاصہ نہیں مل سکتی کیونکہ اس کے اندر گناہوں کے تقاضے نہیں ہوتے ۔ ولایت عامہ ملے گی اور جنت میں بھی جلاجائے گا مگر ولایت خاصہ، وہ خاص قرب جو اولیائے صدیقین کو عطا ہوتا ہے وہ انہیں کو عطا ہوتا ہے جن کے نفس میں تقاضے ہوں اور کیحر انہیں روک کر غم اٹھاتے ہوں ۔ یہی ہے کف النفس عن الهوی اله ای هوی اور شہوت کو مولانا نے اس شعر میں اید هن قرار دیا ہے جس کو جلانے سے یعنی ان کے مقتنا پر عمل نہ کرنے سے ہی تقویٰ کی بھٹی روشن ہوتی ہے ۔

> آں چنائش انس و مستی داد حق کہ نہ زنداں یادش آمد نے غسئق

ار فشاہ فردا اللہ کے مولانا کے اس شعر کا حاصل میہ ہے کہ اللہ کے راستہ کے غم سے گھبراؤ مت۔ اللہ کے راستہ کا غم اتنا قیمتی ہوتی ہوتی

ے اس کے رائے کی تکلیف بھی اتنی ہی قیمتی ہوتی ہے اور محسوس بھی نہیں ہوتی ۔ تو اللہ کے قرب کی منزل اتنی فیمتی ہے کہ دنیا میں اس ے قیمتی کوئی منزل نہیں ہے۔ پس اللہ کے راستہ کا غم کتنا قیمتی ہوگا ان کے رائے کے کانٹے کتنے قیمتی ہوں گے۔ حضرت یوسف علیہ السلام کو زلیخا نے گناہ کی دعوت دی اور اس نے دھمکی دی کہ اگر میری فرمائش پوری نہیں کروگے تو ہم شہیں قید خانہ میں ڈلوادیں گے۔ ہم بادشاہ کی بیوی ہیں۔ آپ نے اس سے کچھ نہیں کہا بلکہ اللہ ے رجوع کیا ، اینے رب کو بکارا رَبِّ السِّجْنُ أَخَبُّ الْمَیْ الْحِ اس آیت میں اشارہ ہے کہ ایسے وقت میں اللہ سے رجوع ہوجاؤ ، جب زمین والے تم کو ستائیں تو آسان والے سے فریاد کرو ، زمین کے مفناطیس جب ہم کو تھینچیں تو آسان والے جاذب کو یکارو جس کی قوت جاذبہ سب سے بڑی ہے اور سیدنا حضرت یوسف علیہ السلام کی جان یاک نے جو اعلان کیا تھا وہی اعلان کرو کہ

#### ﴿ رَبِّ السِّجْنُ اَحَبُّ إِلَىَّ مِمَّا يَدْعُوْنَنِي إِلَيْهِ ﴾

اے میرے پالنے والے تیرے راستہ کا قید خانہ مجھے پیارا ہے اس گناہ سے جس کی طرف یہ بادشاہ مصر کی عورت مجھے بلا رہی ہے اور مجھے و همکی دے رہی ہے کہ اگر گناہ نہیں کروگے تو تم کو قید خانہ میں ڈال دیں گے لیکن اے خدا تجھے ناخوش کرنے سے مجھے قید خانہ احب ہے، تیری لذت قرب کے سامنے ساری دنیا کے رنج و صعوبتیں نیج ہیں ،
تیرے راستہ کا غم سارے عالم کی خوشیوں سے مجھے عزیز تر ہے۔ تیری راہ کا قید خانہ اور قید خانے کا غم مجھے محبوب ہی نہیں بلکہ احب ہوں نہیں بلکہ احب اس خبیث بات سے جس کی طرف سے عور تیں مجھے بلا رہی ہیں۔ اور یہاں جمع کا صیغہ یدعون کیوں نازل ہوا جبکہ بلانے والی واحد تھی یعنی صرف زلیخا بلا رہی تھی۔ تو حضرت حکیم الامت نے تفییر بیان القرآن میں لکھا ہے کہ اللہ تعالی نے جمع کا صیغہ اس لئے نازل کیا کیونکہ مصرکی عور توں نے سفارش کی تھی کہ اے یوسف اس کی خواہش پوری کردو لہذا گناہ میں تعاون کرنا ، مدد کرنا اور سفارش کرنا اتنا ہی جرم ہے جتنا اصل مجرم کا۔ اس لئے رشوت کا دلانے والا اتنا ہی مجرم ہے جتنا

اور یہ آیت اللہ تعالیٰ کی شان مجوبیت کی بھی دلیل ہے کہ اللہ تعالیٰ استے پیارے ہیں کہ جن کے راستے کے قید خانے احب ہوتے ہیں تو ان کی راہ کے گلستال کیے ہوں گے ۔ یہ جملہ جب اللہ تعالیٰ نے مجھے عطا فرمایا تو میری اردو کی لذت پر ندوہ کے علماء مست ہوگئے اور فرمایا کہ کیا استدلال ہے اور کیا شیرینی، زبان ہے کہ جن کی راہ کے قید خانے محبوب ہی نہیں احب ہیں ان کی راہ کے گلستال کیے ہوں گے ، جن کے راستہ کی تلخیاں پیاری ہیں تو ان کی شیرینیاں کیسی ہوں گے ، جن کی راہ کے غم اور تکالیف احب ہیں تو ان کی شیرینیاں کیسی ہوں گی ، جن کی راہ کے غم اور تکالیف احب ہیں تو ان کی شیرینیاں کیسی ہوں گی ، جن کی راہ کے غم اور تکالیف احب ہیں تو ان کی شیریناں کیسی ہوں گی ، جن کی راہ کے غم اور تکالیف احب ہیں تو ان کی نام کی

لذت کا کیا عالم ہوگا کیونکہ اللہ تعالی ہے مثل ہیں تو ان کے نام کی لذت بھی ہے مثل ہیں علے گی خاص کرکے لذت بھی ہے غم پر حلاوت ایمانی کا جو وعدہ ہے یہ حلاوت ایمانی اس فظر بچانے کے غم پر حلاوت ایمانی کا جو وعدہ ہے یہ حلاوت ایمانی اس دنیا ہی میں ملتی ہے یہ جنت میں بھی نہیں ملے گی کیونکہ جنت میں نظر بچانے کا حکم ختم ہوجائے گا ، وہاں شریعت نہیں رہے گی ، وہاں سب فرشتوں کی طرح پاک ہوجائیں گے تو یہ مزہ دنیا ہی میں اٹھالو۔ نظر بچاکر یہ حلوہ ایمانی لوٹ لو۔

اللہ کے نام پاک کی ای لذت و مستی و حلاوت ایمانی کو جو سیدنا یوسف علیہ السلام کو عطا ہوئی مولانا اس شعر میں بیان فرماتے ہیں کہ

## آل چنانش انس و مستی داد حق که نه زندال یادش آمد نے عسق

زنان مصر کی دعوت گناہ کو رد کرنے اور اللہ تعالیٰ کی نافرمانی ہے بچنے کی پاداش میں جب حضرت یوسف علیہ السلام کو قیدخانہ میں داخل کیا گیا تو اللہ تعالیٰ نے انہیں ایسی مستی دے دی کہ نہ انہیں قید خانہ یاد آیا نہ قید خانہ کی تاریخی یاد آئی۔ ان کی جانِ پاک پر اللہ تعالیٰ نے اپنی محبت کا ایبا خاص فیضان ڈالا کہ ان کو قید خانہ کا احساس بھی نہیں ہوا۔ یہ اللہ کی شان ہے۔ مولانا اس سے ہم کو یہ سبق دیتے ہیں کہ ساتہ کی شان ہے۔ مولانا اس سے ہم کو یہ سبق دیتے ہیں کہ گناہوں کی عارضی لذت چھوڑنا غم کا قید خانہ ہے اگر ہم ارادہ کرلیں

اور ہمت نے کام لیں کہ گناہ نہیں کرنا ہے اور گناہ نہ کرنے کا غم اُنھانا ہے اور غم کے اس قید خانے کو دل و جان سے محبوب رکھنا ہے لیکن اللہ تعالی کو ناخوش کرکے حرام خوشیاں قلب میں در آمد نہیں کرنا ہیں، غیر اللہ کی شکل و صورت سے بچنے میں جان کی بازی لگانا ہے تو ان شاء اللہ بطفیل سرور عالم سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم آج بھی اللہ تعالیٰ وہ مستی دینے پر قادر ہے کہ غم محسوس ہی نہ ہوگا اور ایسی مستی عطا ہوگی جس کا نشہ بھی نہیں اترے گا۔

#### خاصہ کال خمرے کہ ازخم نبی ست مستی او دائمی نے یک شبی ست

مولانا رومی فرماتے ہیں \_

نبی علیہ السلام کے کم محبت و معرفت ، کم سنت و شریعت سے جو سے عطا ہوتی ہے اس کا نشہ داگی ہوتا ہے جو بھی نہیں اترتا ردنیاوی شراب کی مستی تو ایک رات میں اترجاتی ہے لیکن اللہ کی محبت کا یہ نشہ تکواروں سے بھی نہیں اترتا ۔ نظر بچانے پر جو وعدہ ہے طاوت ایمانی کا کہ تم آنکھ کی مٹھاس ہم پر فدا کردو ہم دل کی مٹھاس تم کو عطا کردیں گے، تم طاوت بصارت ہم پر فدا کردو ہم طاوت بصیرت تم کو دے دیں گے ۔ یہ علامہ این جوزی رحمۃ اللہ علیہ کے الفاظ ہیں جو بہت بڑے واللہ اللہ گذرے ہیں ، فرماتے ہیں کہ اللہ نے ہم بہت بڑے عالم اورولی اللہ گذرے ہیں ، فرماتے ہیں کہ اللہ نے ہم

ے آنکھوں کی طاوت ما گئی ہے کہ حرام نظر مت ڈالو ، حینوں کو مت دیکھو تو اللہ تمہارے دل کو طاوت ایمانی دے دے گا۔ آنکھ کا مزہ لے لیا اوردل کو مت کردیا۔ اللہ نے حرام مستی کو حرام فرما کر ہمارا دل مست کردیا۔ دل کی مستی اور طال مستی اوراللہ کی عطا فرمودہ مستی اور وہ مستی جس سے اللہ خوش ہے ، یہ مستی اللہ کے راستہ کا غم اٹھانے سے ناتیہ ہوتی ہے ، نظر بچانے کا غم اٹھانے سے ملتی ہے ، حسیوں سے دور رہنے کے غم پر ملتی ہے۔ اس پر میرا شعر ہے جس کو حسیوں سے دور رہنے کے غم پر ملتی ہے۔ اس پر میرا شعر ہے جس کو مین کر ایک بڑے عالم نے فرمایا کہ آپ کا یہ شعر نہایت حسین ہے۔ وہ کیا شعر ہے۔

میرے ایام عم بھی عید رہے ان سے سچھ فاصلے مفید رہے

اللہ کے خوف سے حینوں سے نظر بچائی تو دل میں غم آیا اور غم کے ساتھ ہی فوراً دل میں حلاوت ایمانی عطا ہوئی ۔ حدیث پاک کے الفاظ میں من فر گئی المنحافیی یجد حکاو ته فی قلبہ یہی حلوة ایمانی ہے جس سی من فر گئی المنحافیی یجد حکاو ته فی قلبہ یہی حلوة ایمانی ہے جس سے اللہ کے عاشقوں کی ہر وقت عید ہے ، عام لوگوں کو تو سال میں ایک عید ملتی ہے اور عید کے دنوں میں حلوہ ملتا ہے لیکن خدائے تعالی کے عاشقوں کو اور ان کے غلاموں کو بے پردگی اور عریانی کے اس دور میں ہر وقت خلوة ایمانی میں ہر وقت نظر بچانی پڑتی ہے اس لئے ان کو ہر وقت حلوة ایمانی نصیب ہو تا ہے اس لئے ان کی ہر وقت عید ہے ۔ اگر دن میں سو بار

نظر بچائی تو سو دفعہ اس کی عید ہو گئی کیونکہ سو دفعہ حلوہُ ایمانی نصیب ہوا جس کی لذت قلب محسوس کرتا ہے۔ دنیا میں ایسی عید سوائے عاشقان خدا کے کسی کو نصیب نہیں ۔ اس کئے خصوصاً غیر ملکی علاء سے کہتاہوں کہ لندن ایر بورٹ ہو نیویارک ایربورٹ ہو یا جرمن ایر بورٹ ہو نظر بچانے کے عم سے بریشان نہ ہوا کریں ۔ یہ سوچیں کہ یہ حلوہ ایمانی کا تکوین انتظام ہے۔ آج حلاوت ایمانی کی یہ دولت ایر بورٹوں یر ، سر کوں یر ، بازاروں میں تقسیم ہور ہی ہے کہ نظر بجاؤ اور علوهٔ ایمانی سے مست ہو جاؤ ، اس غم کو سر آنکھوں پر رکھو۔ حضرت حکیم الامت تفانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ نظر کو بچانے سے نفس کو تو عم ہوتا ہے مگر روح میں اتنا ہی نور ای وقت پیدا ہوجاتا ہے ، جتنا آپ کے دل میں عم آیا اتنا ہی نور آپ کے دل میں داخل ہوگا مثلاً اگر نفس میں ایک کلو عم آیا تو فوراً ایک ہی کلو نور روح کے اندر پیدا ہوجائے گا۔ یہی حلاوت ایمانی ہے جس کے مزہ کو میں نے اس مصرع میں بیان کیا کہ \_

مرے ایامِ غم بھی عید رہے

اور دوسرے مصرع میں حسینوں سے بیخے کا فائدہ بیان ہوا ہے ۔

ان سے کچھ فاصلے مفید رہے

حینوں سے فاصلے مفید رہے کہ اس کی بدولت حلاوت ایمانی

نصیب ہوئی۔ دیکھئے ٹرک پر بھی تکھوا دیتے ہیں کہ فاصلہ رکھئے تاکہ ایکسٹرنٹ نہ ہوجائے اور پٹرول پہپ والے بھی لکھ کر لگاتے ہیں کہ (No Smoking Please) عرب والے تکھتے ہیں مسنوع التد عین اور اردو والے تکھتے ہیں مسنوع التد عین اور اردو والے تکھتے ہیں یہاں سگریٹ پینا منع ہے تاکہ ان کے پٹرول پپ بیں آگ نہ لگ جائے تو کیا ایمان والوں کو اس کی ضرورت نہیں ہوگی کہ حسن کے شعلوں سے دوری رہے تاکہ ایمان کے پٹرول پپ بیس آگ نہ لگ جائے۔ کیا اس دنیوی پٹرول کی قیمت ایمان سے زیادہ ہیں آگ نہ لگ جائے۔ کیا اس دنیوی پٹرول کی قیمت ایمان سے زیادہ ہیں آگ نہ لگ جائے۔ کیا اس دنیوی پٹرول کی قیمت ایمان سے زیادہ ہیں آگ نہ لگ جائے۔ کیا اس دنیوی پٹرول کی قیمت ایمان سے زیادہ ہیں آگ نہ لگ جائے۔ کیا اس دنیوی پٹرول کی قیمت ایمان میں الی آگ لگا دیتا ہے جیسے چنگاری پٹرول میں الیمان میں الیمی آگ لگا دیتا ہے جیسے چنگاری پٹرول میں الیمان آگ جیسے گالوں کو مت دیکھو۔ خواجہ صاحب فرماتے ہیں سے الہٰذا ان آگ جیسے گالوں کو مت دیکھو۔ خواجہ صاحب فرماتے ہیں

د کی ان آتشیں رخوں کو نہ دکیے ان کی جانب نہ آنکھ اٹھا زنبار دور ہی ہے یہ کہہ الٰہی خیر وقانا رہا عالمان النار

نامحرم عور توں یا حسین لڑکوں کے لال لال گال جہنم کی آگ ہیں یا اللہ ہمیں جہنم کی آگ ہیں اور اللہ ہمیں جہنم کی آگ سے بچا کیونکہ ان کے گال بھی لال ہیں اور دوزخ کی آگ بھی لال ہے لہذا یہ لال گال لال آگ تک پہنچانے والے ہیں ۔ اس لئے خواجہ صاحب فرماتے ہیں کہ ان کو نہ دیکھو اور پناہ مانگو۔ جو لوگ نظر کی حفاظت نہیں کرتے ساری عمر کے جج اور

عمرے ، تبلیغ کے اور خانقاہوں کے چلے ، ذکر و اذکار اور تلاوت اور رات بھر تبجد کے سجدے سب ضائع ہوجاتے ہیں کیونکہ عبادت کے نور کو گناہوں کی ظلمت کھا جاتی ہے ۔ عام لوگ کہتے ہیں کہ بھی ہم نے نہ لیا نہ دیا صرف دکھے لیا اور آپ اتنا شور مچارہے ہیں ۔ ارے بھی ہم شور نہیں مچاتے قرآن شریف میں اللہ تعالیٰ کا تھم ہے

#### ﴿ يَعُضُّوا مِنْ ٱبْصَارِهِمْ ﴾

اے ایمان والو نظر کو نیچی کرلو اگر بد نظری میں نقصان نہ ہوتا تو بھلا اللہ پاک منع فرماتے ؟ کیا کوئی ابا مفید چیز سے اپنے بچوں کو منع کرے گا ؟ اللہ پاک تو ارحم الراحمین ہیں ۔ بھلا ارحم الراحمین ہم کو مفید چیزوں سے منع کرے گا ؟ اگر اس میں ضرر نہ ہوتا تو اللہ پاک منع نہ فرماتے ۔ ان کا منع فرمانا دلیل ہے کہ اس میں ضرر ہی ضرر ہے اور سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم رحمۃ للعالمین ہیں ، اگر بد نظری مفید ہوتی تو آپ سے ارشاد نہ فرماتے کہ زنا العبن النظر بد نظری آ تھوں کا زنا تو آپ سے ارشاد نہ فرماتے کہ زنا العبن النظر بد نظری آ تھوں کا زنا ہے۔

کیم الامت فرماتے ہیں کہ بد نظری کے بعد حلاوت ایمانی سلب ہوجاتی ہے اور عبادت کا مزہ بھی نہیں آتا۔ تلاوت کرے گا گر اس کی تلاوت ہوگی ، سجدہ کی تلاوت ہوگی ، سجدہ کی تلاوت ہوگی ، سجدہ کرے گا گر اس کا سر خدا کے حضور میں نہیں ہوگا۔ ایک بد نظری

كرنے والے نے بتايا كہ ميں نے وش انٹينا ، دىكير ليا نتكى فلم تھى اور د یکھنے والا سید زادہ تھا اس نے کہا کہ چھ ماہ ہوگئے کیکن جب تجدہ کرتا ہوں تو ای نگلی عورت کی شرمگاہ پر میرا سر ہوتا ہے۔ سبحان رہی الاعلی زبان سے کہنا ہوں مگر سر وہیں ہوتا ہے کیونکہ دماغ سے کسی وقت اس کا دھیان نہیں نکاتا۔ بتائے بد نظری کراکے شیطان نے تجدہ کہاں کرادیا ، جو سر خدا کے حضور سے مشرف ہوتا اس کو کتنی گندی جگہ پر ذلیل کردیا۔ پس اب خود فیصلہ کر کیجئے کہ اللہ کے راستہ میں ذرا ساغم اٹھا کر وہ کیف وہ مستی بہتر ہے جو اللہ تعالی انبیاء و اولیاء کو عطا فرماتا ہے جس کے بعد عم کے قید خانے کی صعوبتیں بھی لذیذ ہوجاتی ہں یا خدا کے قہر و عذاب کی یہ تعنتی مستی بہتر ہے جس کے بعد تزینا بے چین رہنا اور اللہ کے عذاب میں گر فتار رہنا نصیب ہو تا ہے اور دل مجمی ایسے شخص کا لعنتی ہو جاتا ہے۔ جب آنکھ لعنتی کام کرے گی تو دل کہاں ہے جنتی ہوگا۔ عمل کرکے تو دیکھو یہ راستہ خالی علوم کا نہیں ہے ، یہ خالی معلومات کا راستہ نہیں ہے عمل کرکے دیکھو ۔ لاکھ ہم تعریف کرس کہ مرغی کی سیخنی ہو، بہت طاقتور ہے اور کوئی مرغی کے سوب یعنی سیخنی کا طریقہ بتا رہا ہے اور سب لوگ لکھ رہے ہیں مگر فائدہ کسی کو نہیں ہوگا جو نے گا ای کو فائدہ ہوگا۔ ملفوظات نوٹ کرنے سے کام نہیں بنآ۔ اللہ کے نام کا غم اٹھا کر دیکھو کہ کیا مانا ہے ؟ الله کے دوستوں کے غم اور مجاہدہ کی تعریفیں کرتے رہو اور خود عم

نه أشاؤ ، جب موقع آئے لومڑی بن جاؤ اور یاگل کی طرح دیکھنے لگو ، اس وقت معلوم ہی نہیں ہو تا کہ یہ شخص مجھی اللہ اللہ بھی کررما تھا ، حبھی یہ شخص اہل اللہ کی صحبت میں بھی رہا تھا لہذا ان مرنے والی لا شوں کے ڈ شمیر کی خاطر خلاف پیغیبر کام مت کرو ، کمینہ بن کی کوئی حد ہوتی ہے ، جن کے بال سفید ہوگئے ہیں ان کو تو زیادہ ہوشیار رہنا جائے۔ آئینہ میں اپنی داڑھی دیکھو اور اینے نفس سے کہو کہ اے کمینے نفس تو گناہ کرتے کرتے بڈھا ہو گیا ، بتا کیا تیرے پاس حرام مزے کا كوئى استاك ہے ،كيا حرام مزہ كا كوئى ذرة باتى ہے ـ حرام كا مزہ حلال كا سکون بھی چھین لیتا ہے لہٰذا بہت بڑا نسخہ بتارہا ہوں جلد ولی اللہ بننے کا کہ فرض واجب اور سنت موکدہ ادا کرلو اور نظر بچاکر ،گناہوں سے نج کر دل کا خون کرلو یہ بہت مختصر راستہ ہے اللہ کا دوست بننے کا۔ ای کو ایک شاعر کہتا ہے

> آو دیار دار سے ہوکر گذر چلیں سنتے ہیں اس طرف سے مسافت رہے گی کم

یعنی اپنے نفس کی خواہشات کو دار پر چڑھا دو آپ بہت جلد اللہ کو پاجائیں گے۔ اور آپ کے قلب کی خوشی کے عالم کا وہ عالم ہوگا کہ سارا عالم آپ کے قلب کے اس عالم کو جان بھی نہیں سکتا۔ ایک لاکھ حج و عمرہ کا ثواب سر آنکھوں پر لیکن ایک نظر بچانے کی لذت

قرب کو نہیں پہنچ سکتا۔ ای گئے میں کہتا ہوں کہ آج کے زمانہ میں جو نظر بچالے وہ ولی اللہ ہوجائے گا ، بس فرض واجب سنت موکدہ نہ حپھوڑے کیونکہ فرض ، واجب اور سنت موکدہ ہمارے ایمان و اسلام کا اسر کچر ہے، جب اسر کچر ہی نہیں رہے گا تو فنشنگ کہاں کروگے ؟ حفاظت نظر کی فنشنگ سے آپ کا ایمان چیک جائے گا۔ اس عم سے آپ غرق فی النور ہو جائیں گے اور دل میں اللہ کی محبت کا اتنا درد پیدا ہوگا اور آپ کے جلے بھنے دل سے ایس خوشبو آئے گی کہ آپ کے ذربعہ سے لاکھوں انسان ولی اللہ بن جائیں گے۔ لہذا یاد رکھو جب کوئی حسین سامنے آجائے تو اس کے بردھانے کا خیال کرکے آنکھ بند کرکے سوچو کہ اس کی عمر نوے سال کی ہوگئی اور اس معثوق یا معثوقہ کی کمر جھکی ہوئی ، آنکھوں پر بارہ نمبر کا چشمہ لگا ہوا ، عورت ہے تو سمجھ لو كه اس كے بيتان ايك ايك فث فيح كئكے موئے بي ، منه كے دانت بھی سب باہر آ کے ہیں یائریا الگ ہے ، سارے بال سفید ہوگئے ہیں ، چوٹیاں جھڑ گئیں بس تھوڑے ہے بال رہ گئے مثل بڑھے گدھے کی دُم کے ۔ یہ مراقبہ ہے ، یہ قوت مخیلہ اللہ نے ہمیں کیوں دی ہے ؟ تاکہ میرے بندے میری فرماں برداری میں اس کو استعال کریں ۔ بیا تھوڑی کہ عور توں کے خیال ہے معثوقوں کے خیال ہے قوت متخیلہ کو پلید کیا جارہا ہے۔ بس جس کی جوانی آپ کو فتنے میں ڈال دے فوراً اس کا بڑھایا سوچو لیکن نظر بچا کر۔ کہیں ایبا نہ ہو کہ دیکھتے ہوئے

سو چنے سے آپ کی سوچ کا سوئج ہی خراب ہوجائے اور الی ظلمت جھا جائے کہ دنیائے عشق مجازی کے آخری اسٹیشن کی گند گیاں نظر ہی نہ آئیں اور مقدی داڑھیوں اور گول ٹوپیوں کے ساتھ ان گندے مقامات میں گر کر ذلت و خواری کی انتہا کو پہنچ جائیں ۔ نظر اہلیس کا تیر ہے زہر میں بجھا ہوا۔ لاکھ مج و عمرہ کیا لیکن کسی عورت پر نظر ڈال دی تو وہیں ثواب کا سارا اسٹاک ختم کردیا۔ اس لئے تفلی حج و عمرہ ہے زیادہ تقوی سکھو ۔ اللہ تعالیٰ ہے دوسی کی بنیاد تقویٰ پر ہے ، نفلی جج و عمرہ یر نہیں ہے اور تقوی اللہ والوں کی غلامی سے ملتا ہے ، تھوڑا کماؤ مگر حفاظت کرو کہ ڈاکو نہ لے جائے تو ایبا تفخص مالدار ہے اور ایک شخص نے کمایا بہت کین اینے مال کی حفاظت خبیں کی اور ڈاکو لے گئے تو وہ قلاش اور مسکین اور مستحق ز کوۃ ہے ۔ بس فرض واجب اور سنت موكدہ كوئى ادا كرلے جاہے كوئى نفل يا كوئى وظيفہ نہ بڑھے ليكن ايك لحد الله تعالی کو ناراض نه کرے تو بیہ ولی اللہ ہے ۔ اتنا آسان راستہ اللہ كا ولى بننے كا اور كہال ياؤگے \_ بولو بھئى كام نه كرو ، حرام كام مت كرو جس کام سے اللہ ناخوش ہے وہ کام نہ کرو ، اللہ کی ناخوشی کو اینے اویر حلال مت کرو ، حرام لذتوں سے مانوس نہ رہو ، اللہ کے نام پر اس طرح فدا ہوجاؤ کہ حرام خوشیاں ، حرام لذتیں آپ کو راس نہ آئیں ، مالک پر ہر وقت نظر رکھو ، خدا کو بھول جانا پیہ دلیل ہے کہ بیہ سخف مٹی میں پھنسا ہوا ہے ، مٹی کی چیزوں سے مست ہے ۔ بس مٹی کے

تھلونوں کا غم نہ کھاؤ اللہ تعالیٰ کے غم کو سر آنکھوں پر رکھ لو ، اس عم سے راہ فرار مت اختیار کرو کہ یہی لومڑی بن ہے جس کو حضرت عمر رضى الله تعالى عند نے فرمایا و لَا يَرُوْعُ رَوْغَانَ النَّعَالِبِ مردان خدا الله ك راسته سے لوم يوں كى طرح فرار اختيار نہيں كرتے ۔ اللہ كے راستہ کے غم کو سر آئکھول پر رکھتے ہیں۔ یہ غم قسمت والول کو اللہ دیتا ہے ، یہ عم خوش نصیبوں کو ماتا ہے ، اینے دوستوں کو اللہ یہ عم دیتا ہے اور نافرمانی کے حرام مزے دشمنوں کو ملتے ہیں۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ یہودی اور عیسائی بڑے مزے میں میں ، ان کو اللہ اتنی دنیا دے رہا ہے اور مولوی بے جارے مسجدول کی چٹائیاں توڑ رہے ہیں ، تہجد پڑھ رہے ہیں ، اللہ کو یاد کررہے ہیں ، نظر بچانے کا عم انھا رہے ہیں ، حسینوں کی دعوت گناہ کو محکراکر خونِ حسرت کی رہے ہیں ، میں کہنا ہوں کہ جو لوگ اللہ کو خوش کررہے ہیں اور حرام خوشیوں ہے اینے کو بیجا کر عم اٹھا رہے ہیں اللہ نے ان کے دل کو خوش کیا ہوا ہے کیونکہ وہ مالک ارحم الراحمین ہے ۔ ناممکن ہے کہ کوئی بندہ اللہ کو خوش كرے اور اللہ اس كو خوش نہ كرے ، ناممكن ہے كہ كوئى بيٹا ابا كو خوش كرے اور ايا اس كو خوش نه ركھ ، جب مخلوق كا يه حال ب تو الله تعالیٰ کی شان کیا ہو گی ۔ اس کی ولیل نیہ ہے کہ اللہ والوں کے یاس بیٹھ کے دیکھ لو۔ اگر ہے چین دل لے کر جاؤگے تو چین و سکون لے كر الحوك \_ جب فرت عين بيه شان موسكتي ہے كه اس ميں كرم بوتل رکھ دو تو شخندا کردیتا ہے تو اللہ والوں کے قلب میں یہ اثر نہ ہوگا کہ بے چین دل ان کے پاس آکر سکون پاجائیں ؟ اس کے برعکس جن ظالموں نے نافر مانی کی حرام خوشیوں سے اپنے نفس کو خوش کیا ہوا ہے، حبینوں پر بد نظری کر کے اپنے دل میں حرام مزول کا اسٹاک کیا ہوا ہوا ہے ان کے دل کی بے چینی کا مشاہدہ ان کے پاس بیٹھ کر کر لو کہ اگر تم بھی بے چین نہ ہوجاؤ تو کہنا ۔ اس پر میرا قطعہ سنو جس میں اگر تم بھی بے چین نہ ہوجاؤ تو کہنا ۔ اس پر میرا قطعہ سنو جس میں اس اشکال کا جواب ہے اور جو مولانا رومی کے ندکورہ شعر کی بہترین شرح بھی ہے۔

دشمنوں کو عیش آب و گل دیا دوستوں کو اپنا درد دل دیا

د شمنوں کو آب و گل یعنی پانی اور مٹی کے کہاب اور مٹی کی بریانی اور مٹی کی بریانی اور مٹی کی عور تنیں اور عیاشیاں دے دیں کہ جنٹی کریکتے ہو کرلولیکن دوستوں کو آب و گل اور دوستوں کو آب و گل اور دوستوں کو درد دل عطا فرمایا لیکن دونوں میں فرق کیا ہے ؟

ان کو ساحل پر بھی طغیانی ملی ہم کو طوفانوں میں بھی ساحل دیا

وہ ایر کنڈیشنوں میں خود کشی کررہے ہیں اور اولیاء اللہ عموں کے طوفانوں میں ساحل کا سکون رکھتے ہیں کیونکہ ان کے قلب کو سکینہ

حاصل ہے اس لئے کسی ولی اللہ نے مجھی خود کشی نہیں کی ۔ تاریخ میں اس کی کوئی مثال نہیں کہ کسی ولی نے خود کشی کی ہو ۔ ولی اللہ تو در کنار ان کے غلاموں نے بھی مجھی خود کشی نہیں گی ۔

بس آخر میں اینے نفس سے بھی اور آپ سب سے بھی کہتا ہوں کہ حدیث شریف میں مومن کی شان یہ بیان کی گئی ہے کہ وہ ایک سوراخ سے دوبارہ نہیں ڈسا جاتا۔ جب حسینوں سے ، بدنظری ہے، نافرمانی سے بے چینی ہی یائی ہے تو اس بے چینی پیدا کرنے والے سوراخ میں دوبارہ انگلی مت ڈالو ۔ یہ حسین سب مٹی ہیں ، مٹی کے نقش و نگار ہیں ، مٹی کے رنگ و روغن ہیں ، مٹیوں کو بہت دیکھ کیے اب خالق ارض و ساء سے دل لگا کر دیکھو ، ان کے راستہ کا غم اٹھا کر و کھو اگر دونوں جہان کی لذتوں سے بڑھ کر مزہ دل میں نہ یاؤ تو کہنا کہ اختر کیا کہہ رہا تھا۔وہ کریم مالک ہے جو ایک پھول کے بدلہ میں گلتاں دیتا ہے ۔ اپنی خوشیوں کا ایک پھول ان پر فدا کردو تو اینے قرب کا گلتال برسادے گا لہٰذا اللہ کی دولت قرب کو لوٹ لو اور دیر مت كرو ورنه ايك دن عمل كا زمانه فتم موجائ گا - جب آنكه بند ہوئی اور قلب کی حرکت فیل ہوئی اس دن کچھ نہ کر سکو گے ۔ اگر اب نہیں تو پھر کب وقت آئے گا ان پر فدا ہونے کا ، کیا کوئی یفین دہانی اور گار نٹی ہے کہ کب تک جیو گے

نہ جانے بلالے پیا کس گھڑی تو رہ جائے تکتی کھڑی کی کھڑی

جمچو فرخے میل او سوئے سا منتظر بنہادہ دیدہ بر ہوا

لار وثقال فرهاجيا كنك مولانا جلال الدين روى رحمة الله علیہ فرماتے ہیں کہ ایک برندے کا بچہ آج ہی پیدا ہوا ہے ، بر مجھی الجھی نہیں آئے ، صرف بازو ہیں ، ابھی اُڑ نہیں سکتا گر اس کی نظر آسان کی طرف رہتی ہے کیونکہ مستقبل میں اس کی قسمت میں اُڑنا ہے اس لئے وہ آسان کی طرف دیکھتا رہتا ہے۔ اور جتنے جانور ہیں سب نیچے دیکھتے ہیں۔ گائے ، بیل وغیرہ جب پیدا ہوتے ہیں تو زمین کی طرف دیکھتے ہیں اور جب بڑھے ہوجاتے ہیں تب بھی زمین ہی کی طرف دیکھتے ہیں کیونکہ ان کی قسمت میں پرواز تہیں ہے تو جانور مت بنو کہ ہر وقت مٹی کی چیزوں کو ڈھونڈ رہے ہو ، ہر وقت حسینوں کو تلاش کررہے ہو ، مٹی کے اجسام پر فدا ہورہے ہو ، زمین کی چیزوں سے مست رہنا اور خدا کو بھول جانا دلیل ہے کہ یہ تعخص مٹی میں پھنسا

جن کی قسمت میں اللہ تعالیٰ کی طرف پرواز مقدر ہے وہ زمین پر

رہتے ہوئے زمین پر نہیں رہتے ، ان کی نگامیں مثل پرندے کے آسان کی طرف لگی رہتی ہیں ، ہر وقت منتظر ہیں کہ کب موقع ملے اور کب میں اللہ کی طرف اُڑ جاؤں ۔ مرتبہء جسم میں وہ زمین پر نظر آتے ہیں مرتبہء روح میں وہ ہر وقت عرش اعظم پر ہیں ۔ مولانا فرماتے ہیں

## ظل او اندر زمیں چوں کوہ قاف روح او سیمرغ بس عالی طواف

الله والوں كا جسم مثل بہاڑ كے زمين پر نظر آتا ہے ليكن ان كى روح ہر وقت عرش اعظم كا طواف كرتى ہے ، ہر وقت قرب خاص سے مشرف رہتى ہے ،كسى وقت وہ الله سے غافل نہيں ہوتے \_

> خامش اند و نعرهٔ تکرار شال می رود تا یار و تخت یار شال

وہ خاموش بیٹھے ہیں لیکن ان کے باطن کے نعرہ ہائے عشق عرش اعظم اور مالک عرشِ اعظم کک پہنچ رہے ہیں ۔ ای حقیقت پر میرا شعر

> زمیں پر ہیں گر کیا رابطہ ہے عرش اعظم سے نہیں آتے نظر لیکن پر پرواز آہوں کے

وہ سب کے ساتھ رہ کر بھی خدا کے ساتھ رہتے ہیں مگر کچھ اہل دل ہی آشنا ہیں ایسے رازوں کے

اس کے برعکس جو لوگ مثل جانور کے ہیں وہ اللہ کو فراموش کرکے زمین کی چیزوں سے اور مٹی کے جسموں کی حرام لذتوں اور حرام خوشیوں سے مست ہونے والے خوشیوں سے مست ہونے والے کیا جانیں کہ زندہ حقیق کے نام پاک میں کیا خوشبو ،کیا لذت اور کیا نشہ ہے جس سے اہل اللہ کی جانیں جو شہباز معنوی ہیں ہر لمحہ الی مست ہیں کہ ان کی مستی و کیف و خوشی بیان کرنے سے سارے جہان کی زبانیں قاصر ہیں ۔

وہ کر مس جو کسی مُردہ پہ ہوتا ہے فدا اختر وہ کیا جانے کہ کیا رُہنے ہیں ان کے شاہبازوں کے جدھر دیکھو فدا ہے عشقِ فانی حسن فانی پر فدا اللہ پر ہیں قلب و جاں اللہ والوں کے

لہذا اللہ کی طرف اُڑنے کی کوشش کرو جس کے پاس جانا ہے اور ایک
دن جس کو منہ و کھانا ہے ، بس ایک لحمہ ان کو ناراض نہ کرو ، بھی خطا
ہوجائے تو رو رو کر معافی مانگ لو۔ اللہ کی طرف ایک دم اُڑنے کا بعنی
ولی اللہ بننے کا اس سے آسان نسخہ کوئی اور نہیں ۔خانقاہ اس کا نام ہے

یہ وہ چمن ہے جہاں طائران ہے پر و بال
بسوئے عرش بیک وم اُڑائے جاتے ہیں
بسوئے عرش بیک وم اُڑائے جاتے ہیں

## ما اگر قلاش و گر دیوانه ایم مست آل ساقی و آل پیانه ایم

ار دست ، فریب اور مسکین کو۔ مولانا روی فرماتے ہیں کہ میں اگرچہ قلاش و مسکین و اور مسکین کو۔ مولانا روی فرماتے ہیں کہ میں اگرچہ قلاش و مسکین و تھی دست ہوں لیکن اس ساقی الست کی شراب محبت سے مست ہوں اور اس کے پیانہ ، محبت پر فدا ہوں جس نے عالم ازل میں آلسنت بوئی فرماکرا پی محبت کی چوٹ ولوں پر لگا دی تھی اور اپنی شراب محبت ارواح کو پلا دی تھی۔ یہ وہی چوٹ گی ہوئی ہوئی ہے اور ای شراب محبت کی مستی ہے کہ بغیر دیکھے ہوئے بندے اللہ پر فدا ہورہ ہیں۔ محبت کی مستی ہے کہ بغیر دیکھے ہوئے بندے اللہ پر فدا ہورہ ہیں۔ اس کو خواجہ صاحب فرماتے ہیں ہو

دل ازل سے تھا کوئی آج کا شیدائی ہے تھی جو اک چوٹ پرانی وہ ابھر آئی ہے

اور میرے شیخ شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ اس موقع پر یہ شعر بھی پڑھا کرتے تھے <sub>۔</sub>

> نہ مجھی تھے بادہ پرست ہم نہ ہمیں یے ذوقِ شراب ہے اب یار چوسے تھے خواب میں وہی ذوق مستی خواب ہے

یعنی بوفت آفریش اللہ تعالی نے اکسٹ بِرَبِّکم فرماکر ہاری ارواح کو

اپی شان ربوبیت کی مجلی دکھا دی اور ہمارے خمیر میں اپنی محبت کی مخم ریزی فرمادی بعنی ہمارے مضغهٔ دل پر اپنی محبت کی چوٹ لگا کر پھر اس دنیا میں بھیجا کہ جا تو رہے ہو لیکن ہمارے بن کے رہنا

> کہیں کون و مکال میں جو نہ رکھی جاسکی اے دل غضب دیکھا وہ چنگاری مری مٹی میں شامل ک

یہ ای چوٹ کا اثر ہے جو آج ہم ان کی محبت میں ست ہیں۔ اللہ کے نام میں جو شیر بنی و کیف و مستی ہے دونوں جہان کی لذ تمیں اس کے سامنے نیچ ہیں۔ جن کو یہ طاوت ذکر نصیب ہوگئی ان سے پو چھو کہ ان کے نام میں کیما مزہ ہے۔ اللہ کی محبت میں اگر مزہ نہ ہوتا تو انبیاء علیہم السلام کے سر نہ کفتے اور سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نہ فرماتے کہ ثم افتل ثم احبا ثم افتل اے اللہ میں محبوب رکھتا ہوں کہ میں آپ کی راہ میں قبل کیا جاؤں پھر زندہ کیا جاؤں ، پھر قبل کیا جاؤں ، پھر قبل کیا جاؤں ، پھر قبل کیا جاؤں و مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی التہ تعالی اللہ علی کان کہ اللہ تعالی اللہ علی کے موب رکھتا کیا جاؤں گھر زندہ کیا جاؤں ، پھر قبل کیا جاؤں ۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی استے بیارے ہیں کہ جب ان کا عشق خو نیں چلہ اپنی کمان کہ اللہ تعالی اسے تو ہزاروں سر ایک بیسہ کے عوض فروخت ہوجاتے ہیں ۔

صد ہراراں سر بہ پولے آل زمال عشق خونیں چوں کند زہ ہر کمال

#### جہاں وہ پاؤں رکھتا ہے وہاں پر سر برہتے ہیں

کٹین اہل دنیا اللہ کے نام کی لذت کو اور ان کی محبت کے مزہ کو سمجھنے ے بھی قاصر ہیں۔ ان کے دیوانے جو بظاہر مفلس و قلاش نظر آتے میں اپنے سینوں میں ایس دولت لئے ہوئے ہیں کہ ان کی لذت قرب اہل خاہر کی عقل نارسا و فہم و ادراک سے بالا تر ہے بلکہ ہر عاشق کی نبت مع الله كا رنگ الگ ہے ، ہر عاشق كى آه الگ ہے ، ہر ولى كو ایک شان تفرد حاصل ہے لہذا ایک ولی بھی دوسرے ولی کی باطنی لذت اور اس کے قرب کی تفصیلات کیف سے بے خبر ہوتا ہے۔ اجمالاً ایک دوسرے کے صاحب نسبت ہونے کا تو علم ہوتا ہے لیکن اس کے باطن کو کیا لذتِ قرب حاصل ہے وہ ایک دوسرے پر مخفی ہوتی ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ اینے محبت کی لذت ہر ایک کو الگ الگ دیتے ہیں اور ایک دوسرے سے چھیا کر دیتے ہیں۔ قرآن یاک میں ارشاد

#### ﴿ فَلاَ تَعْلَمُ نَـفُسٌ مَّا أُخْفِي لَهُمْ مِّنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ ﴾

کرہ تحت النفی ہے جو فائدہ عموم کو دیتا ہے بینی کوئی نہیں جانتا جو آئکھوں کی شخندگ ہم مخفی طور پر اپنے بندوں کو عطا فرماتے ہیں۔ اس کی ایک مثال اللہ تعالیٰ نے مجھے عطا فرمائی کہ جس طرح ماں اپنے بچے کو دودھ دیتی ہے تو دودھ کی شیشی پر کپڑا لپیٹ دیتی ہے تاکہ اس

کے پیارے بچوں کی نظر اس کے پیارے بچے کو نہ لگ جائے ای طرح اللہ تعالیٰ بھی اپنے پیاروں کو اپنے قرب کی لذت چھپا کر دیتے ہیں تاکہ ان کے پیاروں کی نظر ان کے پیاروں کو نہ لگ جائے، ایک ولی کی نظر دوسرے ولی کو نہ لگ جائے۔ اس لئے ایک ولی کی باطنی کیفیات کی تفصیلات کا علم دوسرے ولی کو بھی نہیں ہوتا۔ عبدو معبود کے درمیان یہ اتصال و ربط خفی ایک سر بستہ راز ہوتا ہے جو دوسرے بندہ پر پوشیدہ ہوتا ہے جس کو خواجہ صاحب نے یوں تعبیر فرمایا ہے ۔

ہم تم ہی بس آگاہ ہیں اس ربطِ خفی سے معلوم کسی اور کو بیہ راز نہیں ہے

لیکن اہل دنیا کی سمجھ میں ہے باتیں نہیں آتیں۔ وہ تو ہمیں دیوانہ ہی کہیں اٹلی و نیا کی سمجھ میں ہے باتیں نہیں آتیں۔ وہ تو ہمیں دیوانہ ہی کہیں گے کہ دیکھو ان مولویوں کو اور داڑھی والوں کو کہ اللہ کو دیکھا نہیں اور اللہ پر فدا ہور ہے ہیں۔ اس کا جواب مولانا رومی ارشاد فرماتے ہیں۔

تن بجال جنبد کی بینی تو جال لیک از جنبیدنِ تن جال بدال

جہم جان کی وجہ سے حرکت کرتا ہے گگر تم جان کو نہیں دیکھتے ہو لیکن جسم کی حرکت کو دیکھ کر بغیر دیکھیے جان کے وجود کو تشایم کرتے ہو۔ اگر بغیر دکھے کی چیز کا تسلیم کرنا خلاف عقل ہے تو دکھے بغیر جان کے وجود کو بھی تسلیم نہ کرو۔ اسکول کے ایک وہریہ استاد نے ایک بچہ سے کہا کہ جس چیز کو ہم دیکھتے ہیں ای کو تسلیم کرتے ہیں ، بغیر دکھے کی چیز کے وجود کو باننا حماقت ہے لبندا جو لوگ بغیر دکھے اللہ کے وجود کو تسلیم کرتے ہیں ، احمق ہیں ۔ وہ بچہ کی اللہ والے کا تقاد اس نے کہا ماسر جی آپ یہ کیا بات کررہے ہیں ۔اگر آپ کی بات کو میں صبح مان لوں تو مجھے آپ کو بے عقل کہنا پڑے گا کیونکہ آپ کی عقل تو مجھے نظر نہیں آتی۔ ماسر جی اپنا سا منہ لے کے رہ گئے۔

ایک شخص نے عیم الامت ہے کہا کہ ہم اللہ سے کیے محبت کریں کیونکہ اللہ تو نظر نہیں آتا۔ حضرت نے فرمایا کہ تم کو اپنی جان ہے محبت ہے یا نہیں ؟ اگر کوئی ڈاکو تہاری جان نکالنے آجائے تو اس سے لڑو گے یا آسانی ہے کہہ دوگے کہ یہ جان طاخر ہے لے جا؟ کہا کہ نہیں صاحب! جان بچانے کے لئے جان لڑا دول گا۔ فرمایا کہ جان کو بھی دیکھا بھی ہے ؟ کہا بھی نہیں دیکھا۔ فرمایا جیسے بغیر دیکھے جان کو بھی دیکھا بھی ہے ؟ کہا بھی نہیں دیکھا۔ فرمایا جیسے بغیر دیکھے جان اللہ سے محبت کیوں نہیں کر سے ۔ سے محبت کول نہیں کر سے ۔ اللہ تعالیٰ نے ہمارے جسم میں روح عطا فرماکر ایمان بالغیب کی ایک دلیل خود ہمارے اندر رکھ دی کہ جس طرح اپنی جان پر ایمان بالغیب لاتے ہو اور ای جان کو تسلیم کرتے ہو اور اس سے آئی وال کے ہو اور اس سے آئی

محبت کرتے ہو کہ جان کی حفاظت میں جان لڑا دیتے ہو ، ای طرح بغیر دیکھیے اللہ پر ایمان لانا اور اللہ سے محبت کرنا کیا مشکل ہے ۔ ہمارے اندر یہ دلیل رکھ کر اللہ تعالیٰ نے ایمان بالغیب کا پرچہ آسان کردیا اور گنجائش انکار باتی نہ رکھی۔ اکبر الہ آبادی نے کیا خوب کہا ہے \_

> مری ہستی ہے خود شاہد وجودِ ذات باری کی دلیل ایس ہے یہ جو عمر مجر رد ہو نہیں سکتی

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ روح کے علاوہ اللہ تعالیٰ نے ایمان بالغیب کے لئے دنیا ہیں اور بھی بہت سے نظائر ، مثالیں اور نمونے پیدا فرمادے جن کے مخفی وجود کو تم بغیر دکھیے ہوئے محض ان کے آثار و نشانات و علامات سے تتلیم کرتے ہو اور اس طرح تتلیم کرتے ہو کہ اس کے انکار کو خلاف عقل اور جمافت سجھتے ہو۔ اب مولانا کے بعض نظائر اور دلائل ایمان بالغیب کے متعلق سنتے ۔ فرماتے ہیں ہے

خاک را بنی به بالا اے علیل با درانے جز به تعریف و دلیل

خاک کو فضا میں اُڑتا ہوا دیکھ کر تم آنکھوں سے دیکھے بغیر ہوا کے وجود کو تشکیم کرتے ہو اور اس کے وجود پر عقلی دلیل قائم کرتے ہو کہ خاک اپنے مرکز اور مشقر یعنی کرۂ ارض سے فضا میں بغیر ہوا کے نہیں اُڑ عتی ، خاک کا فضا میں اُڑنا ہوا کے وجود پر دلالت کرتا ہے لیکن اگر کوئی کہے کہ مجھے ہوا دکھاؤ تو تم اس پر قادر نہیں ہو تکتے بلکہ معترض سے کہوگے کہ عقل کے ناخن لو ، آثار و علامات ہوا کے موجود ہونے کا ثبوت ہیں ۔ مولانا فرماتے ہیں کہ اس کی عقلی دلیل کے لئے تم میرا یہ شعر پیش کروگے ۔

## پس یقیس در عقل ہر دانندہ است ایس که با جبیدہ جنبا نندہ است

مولانا فرماتے ہیں کہ ہر عقل رکھنے والا اس بات کو جانتا ہے کہ ہر متحرک کا کوئی محرک ہے بعنی ہر حرکت کرنے والی چیز کا کوئی محرک ہے جو پس پردہ اس کو حرکت دے رہا ہے کیونکہ کوئی شئی خود بخود حرکت نہیں کر عمق للخدا جہاں کوئی چیز حرکت کرتی ہوئی نظر آئے یہ دلیل ہے کہ کوئی اس کو حرکت دینے والا ہے ۔ پس جس طرح فاک کو فضا میں متحرک دکھے کر بغیر دکھیے یقین کرتے ہو کہ اس کو حرکت دینے والی چیز ہوا ہے ۔ ای طرح روح جو محرک ہے اجمام کی اس کا جسم میں موجود ہونا اور فارج میں زمین و آسان ، شمس و قمر ، سیارات جبم میں موجود ہونا اور فارج میں زمین و آسان ، شمس و قمر ، سیارات فربا شالا جونا چیز والی ہوائی غرض پوری گردش کا نئات دلیل ہے کہ فربا شالا جونا چیز والی ہوائی غرض پوری گردش کا نئات دلیل ہے کہ اس متحرک کا محرک حق تعالی شانہ کی ذات ہے جن کے وجود پر بغیر اس متحرک کا محرک حق تعالی شانہ کی ذات ہے جن کے وجود پر بغیر

د كيھے ايمان لانا عقلا البت ہو گيا۔

اس کے بعد مولانا ایمان بالغیب کے ثبوت کے لئے ایک اور استدلال چیش کرتے ہیں کہ ہے

تیر پیدا بیں و نا پیدا کماں جان ہا پیدا و پنہاں جان جاں

ای طرح اُڑتا ہوا تیر دیکھتے ہو اور کمان نظر نہیں آتی لیکن بغیر دیکھے کمان کے وجود کو تعلیم کرلیتے ہو کیونکہ عقل فیصلہ کرتی ہے کہ تیر کمان ہی سے اُڑتا ہے ، بغیر کمان کے خود نہیں اُڑ سکتا۔ ای طرح جسم کی حرکت سے جان کا وجود تو ظاہر ہے کیونکہ جان ہی جسم کی محرک ہے،اگر روح نہ ہو تو جسم حرکت نہیں کر سکتا لیکن جان کے اندر ایک جان جاناں پنباں ہے جس کی برکت سے جان میں حیات ہے لہذا روح کا وجود روح الارواح کے مخفی وجود پر دلالت کرتا ہے چنانچہ جب اس خالق الارواح کا تھم ہوجاتا ہے تو روح جسم سے نگل جاتی ہے اور جسم خالق الارواح کا تھم ہوجاتا ہے تو روح جسم سے نگل جاتی ہے اور جسم خالق الارواح کا تھم ہوجاتا ہے تو روح جسم سے نگل جاتی ہے اور جسم ہوجاتا ہے۔

مولانا روی ایمان بالغیب کی ایک اور نظیر پیش کرتے ہیں کہ۔ بوئے گل دیدی کہ آنجا گل نبود جوش مل دیدی کہ آنجا ممل نبود اے اوگو! کیا تم نے پھول کی خوشہو کہیں ایسی جگد سوئٹھی کہ جہاں پھول ہی موجود نہ ہو اور جوش شراب کہیں دیکھا جہاں شراب ہی موجود نہ ہو۔ پس تم پھول کی خوشہو سے پھول کے وجود پر بغیر دیکھے دلیل قائم کرتے ہو اور کسی کو جوش شراب اور نشہ میں دیکھ کر بغیر دیکھے دلیل قائم کرتے ہو اور کسی کو جوش شراب اور نشہ میں دیکھ کر بغیر دیکھے شراب کے وجود پر یقین کرلیتے ہو۔

مولانا فرماتے ہیں کہ ان مثالوں کے علاوہ دنیا میں اور مجھی سینکڑوں نظائر موجود ہیں جہاں بغیر د تکھیے محض آثار و علامات سے تم ان کا وجود تشکیم کرتے ہو مثلاً کہتے ہو کہ خدا کی قشم آج میرے دل میں بڑی خوشی ہے اور مجھی کہتے ہو کہ خدا کی قشم آج مجھے بڑا غصہ آرہا ہے ، مجھی کہتے ہو کہ خدا کی قتم آج میرے دل میں بہت غم ہے اور مجھی کہتے ہو کہ فلاں تفخص پر آج مجھے بہت رحم آربا ہے۔ قشمیں اٹھا رہے ہو لیکن بتاؤ کہ کیا کسی نے مجھی خوشی دیکھی ہے کہ یہ ہوتی کیسی ہے ، نیلی ہوتی ہے کہ پیلی ہوتی ہے اور غم کیسا ہو تا ہے اور مجھی غصہ کو کسی نے دیکھا ہے کہ کس ہیئت اور کس شکل کا ہوتا ہے۔ محض علامات سے آئکھوں کے مشاہدہ کے بغیر ان کے وجود یر ایمان لاتے ہو۔ چرہ کے تبہم سے دل کی خوشی اور چرہ کی افسر دگی اور اشکیار آتکھوں ہے غم کا وجود تشکیم کرتے ہو ۔ ای طرح حق تعالیٰ کے وجود پر خود تمہارا جسم شاہد ہے اور عالم کا ذرّہ ذرّہ اور پتہ پتہ زمین و آسان ، سورج اور حیاند ، دریا و پهاژ ، نجوم د سیارات ، انقلاب موسم و

> خود نباشد آفتاہے را دلیل جز کہ نور آفتاب مستطیل

آسان پر چیکتے ہوئے آفتاب کے وجود پر خود اس کی روشنی دلیل ہے آفتاب آمد دلیل آفتاب گر دلیلت باید ازوے رو متاب

آ فتاب کا طلوع خود اس کے وجود کی دلیل ہے اگر کوئی نادان اس کے وجود کی انگار کرتا ہے اور دلیل طلب کرتا ہے تو اس کا چرہ آ فتاب کی

طرف کردو اور کہو کہ اب اس سے اپنا مند کیوں پھیرتا ہے۔

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ ہمارے جسم کے اندر اور باہر کا کنات میں اپنی اس قدر نشانیاں رکھ دی ہیں جو اظہر من الشمس ہیں تاکہ کل قیامت کے دن کوئی میے نہ کہہ سکے کہ یا اللہ آپ پر ایمان بالغیب لانا بہت مشکل تھا۔

یہ جیں مثنوی کے علوم جن پر ساری دنیا کے علاء وجد کرتے جیں۔ اس کے بعد مولانا تصیحت فرماتے جیں <sub>ہے</sub>

> گر تو اورا می نه بینی در نظر فهم کن اما به اظهار اثر

اگر اس دنیا میں تم اللہ تعالیٰ کو اپنی ان آئکھوں سے نہیں دیکھتے ہو لیکن ان کی مخلو قات اور نشانیوں کو دیکھے کر اللہ تعالیٰ کے وجود پر استدلال کر سکتے ہو کہ اس کی مصنوعات و آثار و نشانیاں سارے عالم میں پھیلی ہوئی میں ۔ کا نئات کا ایک ایک ذرّہ ، سمندروں کا ایک ایک قطرہ ، در ختوں کا ایک ایک پیت اللہ تعالیٰ کے وجود کی خبر دیتا ہے ۔ اس لئے در ختوں کا ایک ایک پیت اللہ تعالیٰ نے وجود کی خبر دیتا ہے ۔ اس لئے ایمان والوں کی شان اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں

﴿ يَتَفَكُّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾

بیان فرمائی که جمارے خاص بندے آسانوں اور زمینوں میں تفکر کرتے

میں چونکہ اس عالم ناسوت میں ہم اللہ تعالیٰ کو نہیں دکھے سکتے کیونکہ یہ عالم محدود ہے اور خق تعالیٰ کی ذات غیر محدود ہے اور غیر محدود محدود میں کیے آسکتا ہے ۔اگر اللہ تعالیٰ اس عالم میں اپنے آپ کو دکھا دیں تو سارا عالم فنا ہوجائے کیونکہ اس عالم کی تخلیق مادہ سے ہوئی ہے اور مادہ میں مشاہدہ تجلیات الہی کا مخل نہیں ۔ اس لئے سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ

تَفَكَّرُوْا فِي خَلْقِ اللَّهِ وَ لَا تَتَفَكَّرُوْا فِي اللَّهِ فَإِنَّكُمْ لَمْ تَنْقُدِرُوْا قَدْرَةً

اللہ تعالیٰ کی مخلوقات میں غور کرو ، اللہ کی ذات میں غور مت کرو کوئلہ تم اس کا اندازہ نہیں کر سکتے کہ تمہاری عقل محدود اس ذات غیر محدود کا غیر محدود کا اندازہ نہیں کر سکتے کہ تمہاری عقل محدود کا خیر محدود کا دراک محال ہے ۔ پس اللہ تعالیٰ کی مخلوقات میں غور کرو کیونکہ تم محدود کا محلوق ہو اور یہ عالم مجی مخلوق ہے اور مخلوق کی رسائی مخلوق تک ہو گئوت ہے اور مخلوق کی رسائی مخلوق تک اللہ تعالیٰ کی معرفت کے گائیات کو دکھے کر اور ان میں غور کر کے تم اللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل کر سکتے ہو ۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی پہیان کرانے کے لئے یہ عالم پیدا فرمایا ہے۔ میرے شخ شاہ عبدالغی صاحب رحمت اللہ علیہ فرماتے شے کہ عالم علم ہے جس کے معنی ہیں نشانی ۔ پس سارا عالم ان کی نشانی ہے ،اس عالم کے ذرہ ذرہ میں اپنی نشانیاں مارا عالم ان کی نشانیوں میں تم مجھے کو یا جاؤ ۔ اس کو مولانا اصغر

گونڈوی فرماتے ہیں \_

میرے سوال وصل په پیهم سکوت ہے جمحرادئے ہیں کچھ مہہ و المجم جواب میں

یہ عاکم عاکم امتحان ہے اس لئے اپنی نشانیاں ظاہر فرما دیں اور ان نشانیوں کے پردے میں خود کو چھپا دیا تاکہ امتحان باقی رہے اور اہل عقل اور اہل نظر ان نشانیوں کو دکھیے کر ہم پر فدا ہوجائیں۔مولانا اصغر گونڈوی فرماتے ہیں \_

> ردائے لالہ و گل پردؤ مبہ و الجم جہاں جہاں وہ چھے ہیں عجیب عالم ہے

یہاں حق تعالی ہم سے ایمان بالغیب چاہتے ہیں۔ مولانا رومی حق تعالی کی طرف سے حکامیۂ فرماتے ہیں

> يومنوں بالغيب مي بايد مرا تا به بستم روزن فاني سرا

اے میرے بندو! میں تم سے ایمان بالغیب جاہتا ہوں البذا اس عالم فانی میں میں نے کوئی سوراخ اور دریچہ نہیں رکھا جس سے تم مجھے دکھے سکو۔

میرے شخ شاہ عبدالغنی صاحب پھولپوری رحمة الله علیه فرماتے

تھے کہ اس عالم میں ایمان بالغیب اور اعمال صالحہ سے ہماری آئھیں بنائی جار ہی ہیں اور جب آئکھیں بنائی جاتی ہیں تو آئکھوں پر ٹی باندھ دی حاتی ہے ، کچھ نظر نہیں آتا ، آخرت میں یہ پٹی ہٹا دی جائے گ اور آئکھیں کھول دی جائیں گی اور وہاں ان آئکھوں میں اللہ تعالیٰ مشاہدۂ تجلیات الہیہ کی صلاحیت پیدا فرما دیں گے ۔ اور حضرت یہ مجھی فرماتے تھے کہ حدیث احسان میں ہے آل تَعْبُدَ اللَّهَ كَانَّكَ تَرَاهُ \_ \_\_ الخ اللہ تعالیٰ کی ایس عبادت کرو گویا تم اللہ تعالیٰ کو دیکھ رہے ہو۔ تو فرماتے تھے کہ اس دنیا میں گانگ رہے گا کیونکہ یہاں آ تکھیں بنائی جار ہی ہیں جنت میں گانگ کے کاف کی پٹی ہٹا دی جائے گی وہاں آنگ سے دیکھو گے۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اگر اس دنیا میں بردؤ عالم غیب اٹھا دیا جاتا تو مشاہدۂ امور غیب سے انتظام معاش درہم برہم ہو جاتا اور پھر امتحان بھی نہ رہتا تو اہل ایمان کو جزا اور اہل طغیان کو سزا کس چیز پر ملتی۔ ایمان بالغیب کی بعض حکمتیں حق تعالی نے انسان کی عقل کو عطا فرمائیں لیکن پوری حکمت کا علم صرف اللہ تعالیٰ ہی کو



# مچلس درس مثنوی

۱۲ رمضان المبارك ١٨عماه مطابق ۱۲ جنورى ١٩٩٨، بروز دوشنبه بوقت مازه چه به مجل برقت مازه و به مع بمقام خافقاد الداديد الثرفيد محلفن اقبال باك ۲ كراچي

گر بہر زخے تو پر کینہ شوی پس چرا ہے صیقل آئینہ شوی

ال فضاہ فر حاج اللہ حضرت مولانا روی فرماتے ہیں کہ اگر شخ کی ہر ڈانٹ ہے تم پُر کینہ ہوگئے بیخی تمہارے اندر کینہ مجر گیا کہ بھئی ہے تو بڑے سخت ہیں جب دیکھو لٹاڑتے رہتے ہیں تو سنو شخ یوں ہی نہیں لٹاڑتا، پہلے تاڑتا ہے کہ مرید کے اندر کیا مرض ہے پھر ای تاڑ کے مطابق لٹاڑ آتی ہے۔ میری اُردو میں اللہ تعالیٰ نے لذت دی ہے کہ الحمد للہ میری تقریر میں کوئی گھیراتا نہیں ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کی رحمت ہے کہ میری تقریر کو اللہ تعالیٰ نے لذت بخش۔ تو شخ تعالیٰ کی رحمت ہے کہ میری تقریر کو اللہ تعالیٰ نے لذت بخش۔ تو شخ بہلے مرض کو تاڑتا ہے پھر ای تاڑ کے مطابق لٹاڑتا ہے اور بعد میں مرہم بھی لگاتا ہے۔ جو زخم ڈالٹ ہے وہ مرہم بھی دیتا ہے۔



## درد از یار است و درمال نیز هم دل فدائے او شد و جال نیز هم

میرے دل و جاں شخ پر قربان ہوں کہ جو درد دیتا ہو وہ درماں اور علاج بھی کرتا ہے کیونکہ شخ کی ڈائٹ بھی اللہ کے لئے ہوتی ہے تاکہ مرض جاتا رہے ، طبیب کا نشر مواد اور فاسد مادہ کو خارج کرنے کے لئے ہوتا ہے ورنہ ہر اللہ والے کے دل میں اپنے مریدین کا اگرام ہوتا ہے۔ جب اللہ والے ڈائٹے ہیں تو بعد میں اس کے لئے دعا کمی بھی بہت کرتے ہیں اور اس کی تلافی بھی کرتے ہیں تاکہ دوسروں کے دل میں اس کی عزت بڑھ جائے جیسے حضرت کیم الامت نے خواجہ میں اس کی عزت بڑھ جائے جیسے حضرت کیم الامت نے خواجہ صاحب کو ڈائٹا اور اگلے دن صبح خواجہ صاحب سے فرمایا کہ خواجہ صاحب آپ میرے ساتھ شہلنے چلیں گے جبکہ حضرت سیر کے لئے کہا کہ کو ساتھ شہیں لے جاتے تھے۔ یہ خواجہ صاحب کا خصوصی اگرام کی کو ساتھ شہیں لے جاتے تھے۔ یہ خواجہ صاحب کا خصوصی اگرام کی کو ساتھ شہیں لے جاتے ہیں کہ شخ کی ڈائٹ سے اگر تم پُر کینہ ہوجاؤ گے تو بغیر قلعی تمہارا دل کیے آئینہ ہے گا ۔

آئینہ بنآ ہے رگڑے لاکھ جب کھاتا ہے دل کچھ نہ پوچھو دل بڑی مشکل سے بن پاتا ہے دل \*\*\* خوش سلامت ما بہ ساحل با زبر

اے رسیدہ وستِ تو در بح و بر

#### اے رسیدہ دستِ تو در بح وبر

اور یہ دوسرا مصرع موقع علت میں ہے کہ یہ فریاد ہم آپ سے کیوں کرتے ہیں ؟ کیونکہ خطکی پر بھی حکومت آپ کی ہے اور دریا اور سمندر بھی آپ کے دست قدرت کے تحت ہیں ۔ عربی میں یند کے معنی قدرت کے دست بیندہ المملك کیونکہ طاقت کا استعال ہاتھوں سے زیادہ ہوتا ہے اس لئے عربی زبان میں طاقت و قدرت کو بد سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے۔

مولانا عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ آپ کا دستِ قدرت منظی اور سمندر ہر جگہ پہنچا ہوا ہے ، منظی پر بھی آپ ہم کو سلامت رکھ کیتے ہیں اور دریا میں ڈولی ہوئی کشتی کو بھی پار کر سکتے ہیں ، بحر و بر آپ کے دستِ قدرت میں ہیں ۔ دنیا دو حصوں ہی میں تقسیم ہے ، مخلوق یا بحری ہوگی بابری ہوگی اب اگر کوئی کے کہ پہاڑی مخلوق بھی تو

ہے۔ تو پہاڑ بھی منظی میں داخل ہیں۔ پس بر و بر پر آپ بی کی حکومت ہے اس لئے ہم کو دونول جگه عافیت سے رکھئے۔

کاہلم چوں آفریدی اے ملی روز یم دہ ہم زراہِ کاہلی

اے خدا جب آپ نے مجھے کابل یعنی کمزور پیدا کیا ہے کہ دنیا کے کاموں میں میرا دل نہیں لگتا تو مجھے کو روزی بھی آسان رائے سے عطا فرمائے۔

ہر کہ را پا ہست جوید روزئے ہر کہ را یا نیست کن دل سوزئے

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ جس کو اللہ نے پاؤں دیے ہیں ، قوت و طاقت عطا فرمائی ہے وہ چل کچر کر حلاش روزی کرے اور جو بے دست و یا ہے وہ نالہ و فریاد میں دل سوزی کرے۔

> چوں زمیں را پانہ باشد جود تو اہر را راند بسوئے اود تو

اے اللہ جب آپ نے زمین کو پاؤں نہیں دئے تو آپ کا جود و کرم بادلوں کو مسخر کرکے وہاں بھیجتا ہے کہ جاؤ اس پیای زمین پر بارش

يرسادو\_

## طفل را چو پا نباشد مادرش آید و ریزد وظیفه برسرش

جب دودھ پیتا بچہ پاؤں سے چلنے کے قابل نہیں ہوتا، چل کر مال کے
پاس نہیں جاسکتا تو آپ کا کرم مال کے دل میں ممتا اور شفقت کا جوش
پیدا کرتا ہے اور مال خود اس کے پاس آتی ہے اور اس کی خوراک اس
کو پہنچاتی ہے یعنی اس کو دودھ پلاتی ہے۔

## روزئے خواہم بناگہ بے تعب کہ نہ دارم من زکو شش جز طلب

اے اللہ ہم آپ سے اس چھوٹے بچہ کی می روزی مانگتے ہیں جو اچانک اور بے گمان و بے مشقت نیبی طور پر مل جائے کیونکہ ہم کمزور و ب وست و پا ہیں ، محنت و مشقت کے قابل نہیں اس لئے آپ سے مانگتے ہیں اور دعا و طلب میں آہ و دل سوزی کرتے ہیں۔

لیکن ان اشعار کا مطلب سے نہیں ہے کہ مولانا رومی ہم کو دنیا سے ناکارہ ، کابل اور اپانچ بننے کی تعلیم دے رہے ہیں۔ مولانا کی مراد اس سے سے کہ اہل اللہ تفویض و توکل و فنائیت کے اعلیٰ مقام پر فائز ہوتے ہیں اور انہاک فی الدنیا نہ ہونے سے عوام ان کو کابل سمجھتے بیں جیسے بعض اہل دنیا بھی کاہل ہوتے ہیں۔ دونوں کی ظاہری صورت
ایک سی معلوم ہوتی ہے لیکن اہل دنیا کی کاہلی اور اہل آخرت کی کاہلی
میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ حکیم الامت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ
فرماتے ہیں کہ اہل دنیا کی کاہلی نفس کی راحت پسندی اور آرام طلی
کے سبب ہوتی ہے اور اہل آخرت کی کاہلی اسباب دنیا میں انہاک نہ
ہونے ہے ہوتی ہے جس کا سبب تفویض و توکل اور اپنے ارادوں کو
مرضیات الہیہ میں فنا کردینا ہے۔ اس کو مولانا فرماتے ہیں ہے

کابلی را کرده اند ایثال سند کار ایثال را چول بزدال می کند

عار فین نے تفویض و توکل کو جو بظاہر کا بلی نظر آتی ہے اپنا سہارا اس کئے بنا لیا ہے کہ ان کے کام اللہ تعالیٰ کردیتے ہیں جیسا کہ حق تعالیٰ خود ارشاد فرماتے ہیں :

﴿ وَ مَنْ يُتَّقِى اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرِي ﴾

جو تقوی اختیار کرتا ہے اللہ اس کے کاموں میں آسانی فرمادیتے ہیں وَ یَوْدُوْقُهُ مِنْ حَیْثُ لَا یَخْتَسِب اور اس کو ایس جگہ سے رزق دیتے ہیں جہاں سے اس کو گمان بھی نہیں ہوتا۔

## کار دنیا را زکل کابل تراند در ره عقبی زمه گو می برند

اب مولانا اہل دنیا اور اہل آخرت کی کا بلی کا فرق بیان کرتے ہیں جس ہے اہل دنیا کی کابلی کا مذموم ہونا اور اہل آخرت کی کابلی کا محمود ہونا ثابت فرماتے ہیں کہ اللہ والے دنیا کے کاموں میں تو کابل نظر آتے ہیں مگر آخرت کے کاموں میں وہ ایسے عالی حوصلہ ، مستعد اور سر گرم میں کہ اپنی رفتار سے جاند پر مجھی سبقت لے جاتے ہیں لیعنی امتثال اوامر البیه اور اجتناب عن المعاصی میں ان کی سر گرمی و جانبازی کا اہل دنیا تصور تھی نہیں کر کتے ۔ اور چونکہ اہل دنیا کو اعمال آخرت کی اہمیت نہیں اس لئے دنیا میں منہک نه دیکھ کر وہ اہل اللہ کو کابل سمجھتے ہیں ۔ اعمال کی بنیاد اور اساس دراصل یقین پر ہے ۔ اہل دنیا چونکہ دنیا یر یقین رکھتے ہیں اس لئے دنیا کے اعمال میں وہ سر گرم و مستعد ہیں۔ کیا وجہ ہے کہ ایک مخص انی فیکٹری اور کارخانے کے لئے ساری رات جاگتا ہے ، یہ مشقت اسے آسان ہے کیکن دو رکعت پڑھنا بھاری میں اور اہل آخرت کو کیونکہ آخرت پر یقین ہے اس کئے یہ یقین ان کو سر گرم اعمال آخرت رکھتا ہے اور دنیا کے کاموں میں منہک نہیں ہونے دیتا کیونکہ دنیا کی حقارت و فنائیت کا یقین ان کو ہمہ وقت متحضر ر بتا ہے ۔ ای لئے اہل دنیا ان پر کابلی کا الزام لگاتے ہیں لیکن موت

کے وقت دونوں قشم کے اعمال کی سر گرمیوں کا انجام نظر آجائے گا کہ کون کامیابی سے جمکنار ہورہا ہے اور کون ناکامی کے گڑھے میں گر رہا ہے ۔

> فَسَوْفَ تَرَىٰ إِذَا انْكَشَفَ الْغُبَارُ اَفَرَسٌ تَحْتَ رِجْلِكَ أَمْ حِمَارُ

عنقریب دیکھ لوگے جب غبار چھٹے گا کہ تم گھوڑے پر سوار ہو یا گدھے پر۔ اس وقت الل آخرت کی خوشی کی اور اہل دنیا کے غم کی کوئی انتہا نہ ہوگی ۔

پس اہل آخرت یعنی اہل تقوی بن جاؤ اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہے کہ آپ کو روزی مِنْ حَیْثُ لَا یَحْتِسِبُ طِی گی یعنی ایس جگہ سے طے گ کہ آپ کو وہم و گمان بھی نہ ہوگا۔ اس کے لئے نہ اسمبلی کی ممبری کے لئے انیشن لڑنا ضروری ہے نہ زکوۃ سمیٹی کی چیر مینی حاصل کرنے کی کوشش ضروری ہے کہ یہ سب و نیاداری ہے۔

ای گئے میں کہنا ہوں کہ دیکھو اپنے اپنے طریقے ہیں جس کو جہاں فائدہ نظر آئے وہ اُسی طرف چلا جائے لیکن ہمارے بزرگوں کا جو طریقہ ہے وہ اتنا حساس ہے کہ اس کے ساتھ سیاست جمع نہیں ہوسکتی۔ اس کئے یہاں لکھا ہوا ہے کہ حدود خانقاہ اور حدود مدرسہ میں سیاس گفتگو منع ہے۔ اگر کسی کو سیاست کے طریقوں سے مناسبت ہے اگر کسی کو سیاست کے طریقوں سے مناسبت ہے اور اس کو اس بارے میں شرح صدر ہے اور وہ یہ سمجھتا ہے کہ یہی

میرے لئے مفید بھی ہے اور ضروری بھی ہے تو وہ مجھ سے برادرانہ تعلق رکھے لیکن مربیانہ و شاگردی کا تعلق نہ رکھے کیونکہ ہمارے بزرگوں نے منع کیا ہے کہ ہم اہل سیاست میں سے ہوں۔ لہذا ایک راسته اختیار کرو به دو مسلک بر بیک وقت کوئی نہیں چل سکتا ، ایک ٹانگ ایک تحقی پر دوسری ٹانگ دوسری تحقی پر نه رکھو ورنه انجام ظاہر ہے۔ جو مسلک تمہاری سمجھ میں آئے اس پر چلے جاؤ۔ اگر اہل سیاست ے مناسبت ہے تو اُدھر چلے جاؤ اور اگر خالص اہل اللہ کے راستہ سے یعنی شعبہ تربیت و اصلاح اور شعبہ، تزکیہ نفس پر یفین ہے تو إدهر آجاؤ اور پھر أد هر نه جاؤ اور اس طبقه كا نام اہل عشق و اہل محبت ہے۔ اس طبقے میں جلال الدین رومی ، تنمس الدین تبریزی ، جنید بغدادی ، بابا فريدالدين عطار ، خواجه معين الدين چشتي اجميري ، شيخ عبدالقادر جيلاني، شہاب الدین سہر وردی ، شخ بہاؤ الدین نقشبندی اور دوسرے ہزاروں اولیاء اللہ میں ، میہ طبقہ عاشقوں کا ہے ۔ اس طبقہ کا نام اختر نے رکھا ہے عاشق عشق و مستی ، نا واقف انتظام نستی۔ انتظام نستی ہے مناسبت ہے تو وہاں چلے جاؤ لیکن اگر اللہ کی محبت سیھنی ہو تو اہل اللہ کے ہاس چلے آؤ لیکن مچر حمہیں اہل دنیا کی کری تھینجے کے لئے الیکش لڑنے کی اجازت نہ ہوگی کیونکہ ہمارے بزرگول کا طریقہ یہ ہے کہ ہم کری والوں کی تربیت کریں گے ، ان کی کرس جھینے کی کوشش نہیں کریں گے کچر وہ ہماری سنتے ہیں اور جب ہم ان کی کری تھینچتے ہیں تو پھر وہ

گالیاں دیتے ہیں ۔ جس مولوی کو گالیاں ملیں گی تو اس سے قرآن و حدیث کون سکھے گا ؟ کری تھینجنا اور سے اور کری والوں کی تربیت کرنا اور ہے ۔ ہمارے تحکیم الامت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کا مسلک میہ تھا کہ جو اہل حکومت ہیں ان کو دین پہنچاؤ اور ان کی تربیت کرو جتنا تم سے ہو سکے کیکن اگر تم ان کا مقابلہ کرو گے اور حجنڈا لے کر ان کی کر سی جھیننے کی کو شش کرو گے تو پھر وہ تم کو مولوی صاحب نہیں کہیں گے مولی صاحب تہیں گے ، تہاری تضحیک و ابانت کریں گے یہاں تک کہ مار پٹائی ہوجاتی ہے اور یہ کوئی نی سنائی بات نہیں ہے مشاہدات ہیں۔ اخباروں میں دیکھا جاتا ہے کہ مولانا صاحب کو یولیس والے تھینج رہے ہیں ، ڈنڈے مارے جارہے ہیں ، لا تھی حیارج ہور ہی ہے ۔ حضرت حکیم الامت مجدد الملت مولانا اشرف علی تھانوی رحمة الله عليه فرماتے ہيں كه اسلام ميں يا جہاد ہے يا صبر -اگر قوت ہے اور توت بھی وہ جس کو شریعت قوت کہتی ہے تو جہاد کرو اور قوت نہیں ہے تو صبر کرو۔ یہ لاٹھیاں کھانا ، جنتے جلوس نکالنا ، نعرے مارنا ، بھوک ہر تال کرنا ، جیل جانا یہ دین نہیں ہے ، یہ تو یہود و نصاریٰ کے تکالے ہوئے طریقے ہیں ورنہ بتائے پہلے بھی بہت ظالم بادشاہ ہوئے ہیں کین کوئی ایک مثال دے دو کہ تھی صحابی یا تابعی یا تبع تابعی یا سلف صالحین میں کسی نے بھوک ہڑ تال کی ہو یا جلوس نکالے ہوں یا نعرے مار کر لا ٹھیاں کھائی ہوں۔ یہ سب یورپ کی ایجاد ہے اور تعجب یہ ہے

کہ جو لوگ بورپ دشمنی کے علمبردار ہیں دہ ان طریقوں کو اپنا کر

یورپ کی اتباع کرتے ہیں اور دین کے احکام کو نظر انداز کرتے ہیں۔
ای لئے ایک مشہور پادری نے کہا تھا کہ جو لوگ سیائی تحریکات میں

ہیں ان سے ہمیں کوئی خطرہ نہیں کیونکہ اپنے حصول مقصد کے لئے وہ

ہمارے ہی طریقوں کو اپنا رہے ہیں اور حضرت کیم الامت مجدد الملت
مولانا تھانوی کے بارے میں کہا کہ ہمارا اصل دشمن ہے شخص ہے کہ

کی بڑی سے بڑی مصلحت کی خاطر وہ اپنے دین کے ادفی سے ادفی کا کو نہیں چھوڑ تا۔

کو نہیں چھوڑ تا۔

غرض جو عالم سیاست میں پڑا پھر اس سے دین کا کام نہیں ایا جاتا کیونکہ عوام دیکھتے ہیں کہ مولوی صاحب ڈنڈے کھا رہے ہیں اور نعرے لگا رہے ہیں تو ان کے دل سے ایسے عالم کی عظمت نکل جاتی ہے ، جب عالم کی بے قدری ہوگی تو کون اس سے دین سکھے گا۔اس کے علاوہ بہت سے لوگ کری کی وجہ سے مخالف ہوجاتے ہیں اور پھر اس سے بھی دین نہیں سکھتے ۔اس لئے بزرگوں نے لکھا ہے کہ جو شخ کے منصب پر فائز ہو اس کو لوگوں کے درمیان فیصلے بھی نہیں کرنا چاہئے کیونکہ فیصلہ کی کے حق میں ہوگا تو کی کے خلاف ہوگا اور جس کے خلاف ہوگا وہ بھی تم سے دین نہیں سکھے گا ، نہ تم سے اصلاح لے گا ، نہ تربیت چاہے گا ۔ اپنے بزرگوں کا یہ راستہ ہے ، یہ اصلاح لے گا ، نہ تربیت چاہے گا ۔ اپنے بزرگوں کا یہ راستہ ہے ، یہ راستہ ہا لکل تقویٰ کا ہے اور وہ راستہ لقوہ کا ہے جہاں کوئی پردہ نہیں ،

تصویر بھی تھینچواؤ ، بڑے بڑے اشتہار لگاؤ کہ فلال مولانا صاحب انیکش میں کھڑے ہیں داڑھی لئے ہوئے اور فلال مولانا صاحب نا محرم عور توں سے سائل پر گفتگو کررہے ہیں ۔لیکن اگر کسی کو وہی رنگ پہند ہے تو ہم اس کو نہیں روکتے گر پچر مجھ سے تعلق نہ رکھے کیونکہ یہ ہمارا راستہ بہت حساس راستہ ہے ، اللہ کی محبت کا مضمون اثنا حساس اور اتنا وسیع ہے کہ یہ چندے بازی کے ساتھ بھی جمع نہیں ہوسکتا ۔ اگر کوئی شیخ تقریر کے بعد مہد میں کہے کہ صاحبو! میرا مدرسہ ہے آپ لوگ چندے نکالو تو پچر اس کی تقریر دوبارہ لوگ سنیں گے بھی نہیں۔ اور اس کی تقریر کا سارا اثر ختم ہوجائے گا پس سنیں گے بھی نہیں۔ اور اس کی تقریر کا سارا اثر ختم ہوجائے گا پس اگر اللہ والا نبنا ہے تو اللہ والوں کے راستہ پر چلنا پڑے گا کیونکہ سے اگر اللہ والا نبنا ہے تو اللہ والوں کے راستہ پر چلنا پڑے گا کیونکہ س

رہ گیا پیٹ کا مسئلہ تو مولانا رومی فرماتے ہیں کہ جو پیٹ بنا سکتا ہے وہ روٹی بھی کھلا سکتا ہے ، جو سر بنا سکتا ہے وہ ٹوپی بھی پہنا سکتا ہے۔ پیٹ مہنگا ہے یا بوٹی ، سر زیادہ مہنگا ہے یا تُوپی ۔ اللہ تعالیٰ کی شان ہے کہ وہ نادانوں کو ایبا رزق ویتا ہے کہ بڑے بڑے دانشور محو جبرت رہ جاتے ہیں۔ اس کو شیخ سعدی نے فر مایا

> ب نادان آنچنان روزی رساند که دانا اندران جیران بماند

مولانا نے ایک مجذوب کا قصہ لکھا ہے کہ وہ یہی دعا مانگا کرتا تھا کہ اللہ میاں مجھ کو بغیر محنت مشقت کے روزی عطا فرمائے اور جب نہیں یاتا تھا تو کچھ کام کاج بھی کرلیتا تھا کہ شاید اللہ کو یمی منظور ہے کہ رگڑے کھلا کر روزی دیں گے۔ مگر مانگتا ہی رہتا تھا۔ تین سال کے بعد ایک دن ایک گائے اس کے گھر میں تھس آئی اس نے کہا کہ بس آج میری روزی آگئی ۔ مجلولا محالا سیدها سادا سا تھا اس کو یقین آگیا کہ میری تنین سال کی دعا آج قبول ہو گئی بس فوراً دروازہ بند کیا ، گائے ذبح کی اور اس کی وست اور ٹانگ کو دیوار پر ٹانگ دیا اور روزانہ تھوڑا تھوڑا کاٹ کر کھاتا تھا۔جس کی گائے تھی وہ تلاش کرتے کرتے ایک دن اس کے گھر میں آگیا اور دیکھا کہ گائے کے وست وبازو شکھ ہوئے ہیں اور مجذوب آرام سے کھا رہا ہے۔ اس نے کہا کہ یہ کس کی گائے ہے ؟ مجذوب نے کہا ہمیں کیا معلوم ، ہم تو تین سال سے مانگ رے تھے کہ اللہ میاں جمیں خود بخود روزی دے دیجئے تو یہ گائے خود

بخود آگئی ۔ گائے والے نے عدالت میں مقدمہ کردیا ۔ جج نے دیکھا کہ بہ آدمی سیدھا سادا ہے ، یہ چوری نہیں کرسکتا ۔ معلوم ہوتا ہے کہ الله تعالی کا اس کے ساتھ کوئی خاص معاملہ ہے۔ اس نے تحقیقات کے لئے جاسوس لگا دئے کہ معلوم کرو کہ اس گائے ہر اس کا کوئی شر عی حق تو نہیں بنآ۔ تحقیقات سے معلوم ہوا کہ اس کے دادا کا حق گائے والے کے دادا نے مار لیا تھا ، گائے دراصل اس کے دادا کا ترکہ تھی۔ مولانا رومی فرماتے ہیں اللہ تعالیٰ اینے تجولے بھالے بندوں کو اس طرح روزی دیتا ہے ۔ لیکن یہ مسئلہ کی بات نہیں ہے ۔ وہ مجذوب مجدولا بحالا تھا، غير مكلف تھا ، اللہ تعالىٰ نے اس كا حق اس طرح دلا دیا لیکن ہر تخص کے لئے یہ جائز نہیں کہ بدون دلیل شرعی دوسرے کی گائے ذبح کر ڈالے یعنی دوسرے کی چیز ہتھیالے اور این نفس کو فریب دے کہ اس میں میرے باپ دادا کا حصہ ہوگا۔ عقل و فہم والوں کے احکام الگ ہیں اور سیدھے سادے مجذوبوں کے احکام الگ ہیں ۔

> موسیا آداب دانا دیگر اند سوخته جانے روانا دیگر اند

مولانا رومی حضرت موی علیه السلام اور چرواہے کے قصہ میں اللہ الله کی طرف سے حکلیة فرماتے ہیں کہ اے موی اہل ہوش و خرد

کے لئے آداب دوسرے ہیں اور میرے بھولے بھالے بندے جو مجذوب ہوگئے ان کے آداب اور ہیں۔ میرے بیٹن فرماتے تھے کہ عبادیب کی عقل عام عقول کی بہ نسبت ذرای کم کردی جاتی ہے جس سے وہ احکام کے مکلف نہیں رہتے آگر چہ اللہ تعالیٰ کے مقبول ہوتے ہیں۔ عام آدمیوں کو غیر مکلف کی نقل جائز نہیں ، ان کو احکام شریعت کی انتاع ضروری ہے۔

الدشاہ فرمان کے ہوئے ہیں اور محیلیاں اہل بنگال کی معثوق ہیں تو میں مہمان آئے ہوئے ہیں اور محیلیاں اہل بنگال کی معثوق ہیں تو میں نے سوچا کہ ان کی خاطر سے ایک شعر محیلی والا پیش کردوں کیونکہ وہ مہمان ہیں اور مہمان کا اکرام کرنا چاہئے۔ میرے شخ حضرت شاہ عبدالغنی صاحب بچولپوری رحمۃ اللہ علیہ بھی اس شعر کو بہت پند فرماتے تھے کہ ہے

## دائم اندر آب کار ماہی است مار را با او کجا ہمراہی است

ہر وقت پانی میں رہنا مچھلیوں کا کام ہے ، ہر وقت باخدا رہنا، ہر وقت اللہ کی مرضی پر چلنا ، ہر وقت اللہ پر اپنی جان فدا کرنا ہے اللہ والوں کا کام ہے ۔ پانی چاہے کتنا ہی شھنڈا اور نئے ہو آپ نے بھی کسی مچھلی کو کھانستے ہوئے نہیں سنا ہوگا۔ پانی شھنڈا ہو یا گرم ہو مجھلی پانی ہی میں

رہے گی۔ سانپ کو بیہ مقام کہاں مل سکتا ہے کہ مچھلیوں کا ساتھ دے اور ہر وقت یانی میں رہے ۔ کچھ در تو وہ یانی میں رہے گا کیکن کچر خشکی میں آگر بدن کو سکھائے گا کیونکہ سانب میں زہر ہے اور مجھلیوں میں زہر نہیں ہے۔ مولانا کا اشارہ یہ ہے کہ تمہارا ول جو اللہ کے قرب کے راستہ میں نہیں لگ رہا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ تہمارے اندر گناہوں کا زہر موجود ہے ، تم مثل سانپ کے ہو ، مولانا فرماتے ہیں تم گناہوں کی اور اخلاق رذیلہ کے زہر کی تھیلی نکلوا دو اور مچھلی بن سکھو ، اخلاق ماہیاں سکھو یعنی اللہ والوں کے اخلاق سکھو پھر شہبیں اللہ کے دریائے قرب کے علاوہ کہیں مزہ نہیں آئے گا، پھر اللہ کی محبت کے کاروبار کے سوا کہیں تہہارا دل نہیں لگے گا۔ لیکن سانپ میں مجھلی پن خود بخود نهیں آسکتا ، غافل اور نافرمان دل الله والا دل خود بخود نهیں بن سکتا ، سکھا جاتا ہے ۔ اللہ والا وہی ہو تا ہے جو ایک زمانہ تک کسی اللہ والے کی صحبت میں رہ کر اللہ کی محبت سیکھتا ہے ۔ جاہے دس سال تک کسی مدرسه میں رہ لو، جاہے دس سال تک دین کی محنت میں چلتے لگا لو ، جاہے مجھی مجھار کسی بزرگ کی صحبت میں مجھی جاتے رہو کیکن اللہ نہیں ملے گا جب تک کہ ایک زمانہ ہمہ وقت کسی اللہ والے کی صحبت میں نہ رہوگے۔ حضرت حکیم الامت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جیسے انڈا اکیس دن تک مسلسل مرغی کے یروں کے نیچے گرمی لیتا ہے پھر اس میں روح آجاتی ہے اس طرح زندگی میں

ایک بار کم از تم حالیس دن مسلسل کسی الله والے کی صحبت میں یہ نیت اصلاح ره لو ان شاء الله حيات ايماني اور نسبت مع الله على سطح الولایة نصیب ہوجائے گی لیکن جس طرح انڈے کے لئے مرغی کے یروں کے پنیچ اکیس دن کا تشکسل ضروری ہے کہ اگر مرغی کو اجانک تشمير يا فيصل آباد يا سلهمر جانا برا تو انڈوں كو تھى ساتھ جانا بڑے گا ورنہ مر غی اور انڈے میں فصل ہوجائے گا تو انڈے میں حیات نہیں آئے گی ۔ معلوم ہوا کہ صحبت میں تشکسل ضروری ہے ای طرح کم سے کم جالیس دن تک سی شخ کے ساتھ رہ لو۔ لیکن شرط یہ ہے کہ اصلاح کی نبیت ہو ، ارادہ ہو ، یُریْدُوْن وَجْهَهٔ ہو۔ اگر اللہ مراد ہوگا تو اللہ ضرور ملے گا اور جب الله مراد ہوگا تو اذا ثبت الشيء ثبت بلوازمه ہر شئی اینے لوازم کے ساتھ ثابت ہوتی ہے۔ جب اللہ مراد ہوگا تو الله کو خوش کرنے کے لئے جان کی بازی لگا دے گا اور حرام لذتوں سے اینے قلب و جان کی حفاظت کرے گا اور بدیر بیزی نہیں کرے گا -جب مریض کا ارادہ یکا ہوجائے کہ شفا حاصل کرنی ہے تو ڈاکٹر جن جن چیزوں کا بر ہیز بنائے گا ہر گز نہیں کھائے گا۔ اگر پیچش گلی ہوئی ے ، دست یر دست آرہے ہیں اور ڈاکٹر نے کہا کہ نہاری یاب اور مرچ والی چیزیں اور کباب وغیرہ مت کھانا تو اگر وہ عاشق کباب بھی ہے اور عاشق نہاری بھی ہے لیکن اگر صحت اس کی مراد ہے تو سب کا اجتمام كرك ماله ما عليه سب سے يح كا \_ ايے بى جب الله تعالى

مطلوب ہوتا ہے تو وہ مخص بدر ہیزی نہیں کرتا اور گناہوں سے بچنے میں ہر تکلیف اُٹھا لیتا ہے جس کی برکت سے سانپ خصلت بھی مچھلی ہوجاتا ہے اور ہر وقت حق تعالیٰ کے دریائے قرب میں غرق رہتا ہے۔ مولانا رومی نے اللہ والوں کی شان میں فرمایا کہ

### ماہیان قعر دریائے جلال

یہ اللہ والے حق تعالیٰ کے دریائے قرب کی گہرائی کی محھیایاں ہیں۔ جو محھیایاں پانی کی اوپری سطح پر رہتی ہیں سورج کی گرمی سے پریشان ہوجاتی ہیں اور جو دریا کی گہرائی میں رہتی ہیں سورج کی تمازت سے محفوظ رہتی ہیں اس طرح خاصانِ خدا عبادت و ذکر و تلاوت اور گناہوں سے حفاظت کی برکت سے غرق فی النور ہوتے ہیں اور گناہوں کی گرمی سے محفوظ ہوتے ہیں۔ اس کے برعس جعلی پیر جو حقیقت میں سانپ ہیں لیکن بظاہر مجھلی ہے ہوئے ہیں وہ ہر وقت دریائے قرب میں نہیں رہ سکتے۔ کچھ دیر مریدوں کو دکھانے کے لئے ور ان سے دنیا بٹورنے کے لئے ان کے سامنے اللہ اللہ کرتے ہیں اور ان سے دنیا بٹورنے کے لئے ان کے سامنے اللہ اللہ کرتے ہیں لیکن جب اپنی تنہائیوں میں جاتے ہیں تو تاش کھیلتے ہیں چرس پہتے ہیں ۔ لیکن جب اپنی تنہائیوں میں جاتے ہیں تو تاش کھیلتے ہیں چرس پہتے ہیں ۔ لیکن جب اپنی تنہائیوں میں جاتے ہیں تو تاش کھیلتے ہیں چرس پہتے ہیں ۔

ان کی مثال سانپ کی سی ہے جو کچھ دیر پانی میں مچھل پن دکھاتا ہے پھر گھبرا کر پانی ہے نکل کر خشکی میں اپنا جسم سکھاتا ہے۔

## مچلیس در س مثنوی

## گر مرادت را نداق شکر است نامرادی هم مراد دلبراست

اور الله کو یاد مجھی نه کرتا ، نه دین کا کام کرتا ، نه کہیں دعوت الی الله کے لئے جاتا ، نه کہیں تقریر کرتا۔

میرے شیخ شاہ عبدالغنی صاحب پھولپوری رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا كه ايك بزرگ تھے وہ مقام نامراديت ير فائز تھے ، وہ الله كى مُراد تھے۔ جب الله سن كو اينا بناتا ہے تو غير كا نہيں ہونے دينا ، اس كے ہر ارادہ میں خلل اندازی کرتا ہے کہ تیری مُر اد بوری نہیں ہونے دوں گا کیونکہ تو ایبا ہے وقوف ہے کہ پھر تو مجھے چھوڑ کر اپنے چکر میں رہے گا۔ تو وہ بزرگ جو مقام نامرادی پر فائز تھے ان سے کسی تحض نے کہا کہ حضور چلئے میرے کارخانے اور فیکٹری کا سنگ بنیاد رکھ دیجئے۔فرمایا کہ کیا تو جاہتا ہے کہ تیری فیکٹری فیل ہوجائے کیونکہ میں مقام نامرادیت پر فائز ہوں ۔ جہاں میرا ہاتھ لگے گا وہیں نامرادی آئے گی اور تیرا بھی کام بگر جائے گا اس لئے مجھے وہاں نہ لے جا۔اللہ نے مجھے اپنا مراد بنایا ہے ، میری مرادوں کو وہ نامراد کرتا رہتا ہے ۔ میری نامرادی مخلوق کے ساتھ ہے ، حق تعالیٰ کا میں مراد ہوں ۔ میرے ساتھ رہوگے تو اپنی مرادوں میں تو بامراد نہ بنوگے کیکن مراد خالق بن جاؤگے ، اللہ کے پارے بن جاؤگے ، اللہ کی مراد بن جاؤگے ۔ للذا دنیا کی مراد حاہتے ہو تو کوئی اور انتظام کرو۔ ہمیں کیوں اپنی دنیا کے لئے تھے ہو کہ بہال چلو، وہال چلو۔ ہارے صحر اؤل سے ہمارا خروج نه كراؤجم سكوت صحر امين اينے الله كى ياد ميں مست بيں تم يہيں آجاؤ

اور الله کی محبت سیکھو۔

اگر ساری دنیا میں کسی کو نامرادی ہو کیکن جب وہ اللہ کا مراد ہو تو الله تعالیٰ کی ذات ہے مثل اور سارے عمول کا تعم البدل ہے اور اس کا کوئی بدل نہیں ۔ لہٰذا ایسے تخص کے دل میں اپنی نامرادی پر حسرت و غم نہیں ہوگا بلکہ وہ سمجھ جائے گا کہ اللہ تعالی اس طریقہ ے مجھے اپنا بنانا جائے ہیں اس لئے مجھ کو نامراد فرماتے ہیں کیونکہ ہاری بامرادی آب و گِل ہے ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں آب و گِل میں نہیں پینسانا چاہتے ، اپنی تجلیات قرب سے اینے اس بندہ کو متجلی رکھنا چاہتے ہیں پھر سارے عالم کو اس ایک بندہ سے اللہ متحبی کرتا ہے۔ بہت راز کی بات آج فاش کررہا ہوں لہذا اگر کوئی مراد بوری نہ ہو تو سمجھ لو کہ میرے محبوب حقیقی کی مرادیہی ہے کہ یہ میرا مراد رہے کہیں اپنی مرادوں میں مشغول نہ ہوجائے ۔ اگر اپنی مرادوں میں پیہ مشغول ہو گیا تو پھر اللہ کی مراد کیسے ہے گا۔ اللہ تو جاہتا ہے کہ یہ سفر میں رہے ، اس سے دین پھیلایا جائے اسی لئے سرور عالم صلی اللہ علیہ و سلم نے دعا مانگی کہ اے اللہ علاء کے رزق کو سارے عالم میں منتشر فرماد یجئے ۔ جب یہ جگہ جگہ اینا رزق کھانے جائیں گے تو میرا دین بھی پھیلائمں گے۔ نشر رزق العلماء ذریعہ ہوگا نشر علم دین کا اس کئے دعوت علماء حضور صلى الله عليه وسلم كي دعا كا ثمره ب لهذا مولانا لوگوں کو مر غا کھلا کر کوئی اینا احسان نہ جتائے ۔

نامرادی کا مزہ بظاہر تو کروا ہے۔ دنیا دار تو اس سے گھرائے گا
کہ میں نامرادی نہیں چاہتا ، یہ علماء و اولیاء کے لئے مبارک ہو، ہماری
تو ہر مراد اللہ پوری کردے۔ یہ نامرادی کا راستہ حمقاء اور بے وقوفوں
کے لئے نہیں ہے ، وہ کیا جانیں کہ جس کو اللہ غیر سے نامراد کرکے
اپنا مراد بنائے گا اس کے قلب کو کیا مستی دے گا۔ وہ تو اعلان کرے
گا ہے۔

## باده در جو حشش گدائے جوش ماست چرخ در گردش اسیر ہوش ماست

سارے عالم کی شراب میری متی کی گدا ہے۔ یہ مولانا روم ہیں ،

کیوں انہوں نے سارے عالم کے مے خانوں کو لاکارا ، اپنے میکدہ عشق غیر فانی سے اعلان نشر کیا کہ سارے عالم کی شراب میرے جوش و مستی کی گدا اور بھک منگی ہے اور آسان اپنی گردش میں میرے ہوش کا قیدی ہے کیونکہ میں تجلیات خالق ارض وساء رکھتا ہوں اس لئے وسعت ارض و ساء میرے اندر نگ ہے۔ آسان و زمین میرے ہوش کا ایک جز ہیں اور جز اپنے گل کے سامنے چھوٹا ہوتا ہے۔ آسان و زمین کی سامنے دیون ہوتا ہے۔ آسان و زمین کی دیں و رہین کی سامنے میں کہ اپنے طول و عرض پر فخر کریں ہے۔ زمین کیا حقیقت رکھتے ہیں کہ اپنے طول و عرض پر فخر کریں ہے۔

ان کی نظر کے حوصلے رشک شہان کا مُنات وسعت قلب عاشقال ارض و ساءے کم نہیں یہ میرا ہی شعر ہے اور یہ شعر بھی \_

دامن فقر میں مرے پنہاں ہے تاج قیصری ذرّۂ دردِ غم ترا دونوں جہاں سے کم نہیں

لوگ حقیر مسجھتے ہیں کہ ان مولویوں اور صوفیوں کے پاس کیا ہے ؟ میں کہتا ہوں کہ اولیاء کا دامن فقر دیکھو جس میں قیصر روم و سلاطین کا ئنات کے تخت و تاج پوشیدہ ہیں ۔ حمہیں کیا پیۃ ، اس کا نشہ قلب میں ہے ۔ اگر اللہ تعالیٰ اللہ والوں کے اور ان کے غلاموں کے ظاہری دا من میں تاج قیصری اور موتی دے دیتا تو برچہ آؤٹ ہوجاتا اور عالم غیب عالم غیب نه رہتا اور جب پرچه آؤٹ ہوجاتا ہے تو امتحان دوبارہ ہوتا ہے اس لئے اللہ تعالیٰ نے عالم غیب رکھا کہ برچہ آؤٹ نہ ہو اور يهال جو پريے آؤٹ ہوتے ہيں اس كى وجه حكومت كى كمزورى ہے ، يهال رشوت دے كر برجه آؤك كرادية بي ليكن الله كے يهال كون ہے جو گڑبری کرسکے اس لئے اللہ تعالیٰ کا عالم غیب قیامت تک عالم غیب رہے گا ، کوئی تشخص عالم غیب کا برچہ آؤٹ نہیں کر سکتا اس کئے الله تعالیٰ چھیا کر دل میں دیتے ہیں ، الله والوں کی مستیاں دل میں ہوتی بیں جن کو دوسرا نہیں جان سکتا لیکن جو اہل عقل و اہل بصیرت ہیں وہ بیجان لیتے ہیں کہ ان اللہ والوں کے دل کو کوئی دولت حاصل ہے اس لئے ان کے پیچھے پیچھے پھرتے ہیں اور ان کے دل سے پچھ یاتے ہیں۔

دیوانہ وہ ہے جو دوسروں کو دیوانہ بنادے تو سمجھ لو کہ اس کی دیوائلی عالم شاب پر ہے اور بڑے بڑے علاء اپنی دستار فضیلت لئے ہوئے اور بڑے بڑے ایم ایس امریکہ اور یورپ کی ڈگریاں لئے ہوئے اس کے چھچے چھچے کچرتے ہیں

#### خلقے پس دیوانہ و دیوانہ بکارے

مخلوق دیوانہ کے پیچھے کھر رہی ہے اور دیوانہ اپنے کام میں لگا ہوا ہے ورنہ یہیں دکھے لو کہ یہاں کون کی دنیا بٹ رہی ہے گر کوئی ایک بات ہے ، ہارے بزرگوں کا فیض ہے جو آپ لوگ آرہے ہیں ۔ مولانا شاہ محمد احمد صاحب رحمة اللہ علیہ کا ایک مصرع ہے ہے

### م کھورہے ہیں شوق سے مچھ پارہے ہیں ہم

یعنی گناہوں کے تقاضوں کو ہم شوق سے کھو رہے ہیں کہ کوئی نافرمانی نہ ہو اس کھونے سے ہم اللہ کو پارہے ہیں غیر اللہ کو کھو رہے ہیں اور مولی کو پارہے ہیں اور مولی اپنے عاشقوں کو دونوں جہان میں سر فراز رکھتا ہے۔ دہ اپنے عاشقوں کو ضائع نہیں کرتا

### ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾

الله این عاشقوں کے اجر کو ضائع نہیں کرتا ،کہاں مُر دہ لاشوں پر جاتے ہو ۔ دونوں میں کوئی نبیت نہیں اس لئے وہ لوگ انتہائی بے

وقوف اور احمق ہیں جو اللہ کو چھوڑ کر دنیا پر مررہ ہیں ۔ اس لئے اللہ پر مرنا سیکھو اور ہے بھی اللہ والوں بی کے صدقہ میں آئے گا۔ حوصلہ شاہبازی کس سے آئے گا ؟ باز شابی سے اور باز شابی کیے بنوگے ؟ صحبت کی برکت سے ۔ دنیا میں کوئی ولی اللہ نہیں ہوا جب بنوگ کا صحبت نہیں ملی ۔ دلی آم کو لنگڑے آم کے متعلق تک کسی ولی اللہ کی صحبت نہیں ملی ۔ دلی آم کو لنگڑے آم کے متعلق ایک لاکھ کتابوں کے ایک لاکھ کتابوں کے باوجود دلی بی رہے گا لیکن اسے کوئی کتاب نہ پڑھاؤ لنگڑے آم کی قلم باوجود دلی بی رہے گا لیکن اسے کوئی کتاب نہ پڑھاؤ لنگڑے آم کی قلم باوجود دلی بی رہے گا لیکن اسے کوئی کتاب نہ پڑھاؤ لنگڑے آم کی قلم باوجود دلی بی رہے گا لیکن اسے کوئی کتاب نہ پڑھاؤ لنگڑے آم کی قلم باوجود دلی بی رہے گا لیکن اسے کوئی کتاب نہ پڑھاؤ لنگڑے آم کی قلم باوجود دلیں بی رہے گا لیکن اسے کوئی کتاب نہ پڑھاؤ لنگڑے آم کی قلم باوجود دلیں بی رہے گا لیکن اسے کوئی کتاب نہ پڑھاؤ لنگڑے آم کی قلم باوجود دلیں بی رہے گا لیکن اسے کوئی کتاب نہ پڑھاؤ لنگڑے آم کی قلم باوجود دلیں بی رہے گا لیکن اسے کوئی کتاب نہ پڑھاؤ لنگڑے آم کی قلم باوجود دلیں بی رہے گا لیکن اسے کوئی کتاب نہ بی طائے گا۔

اور ایک بہت بڑی بات اور بتادوں کہ اگر کوئی مرید اپنی بے وقوئی سے اپنے شخ کے بلند مقام کو نہ پہچانتا ہو اور شخ بھی خود اپنی ولایت کے مقام کی بلندی سے ناواقف ہولیکن اس کی صحبت میں ولایت سازی کی خاصیت ضرور ہوگی کہ اس کی برکت سے مرید کامیاب ہوجائے اور ولایت نصیب ہوجائے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس کے اندر جو خاصیت رکھی ہے اس کا اثر ظاہر ہوگا جیسے کوئی نہ جانتا ہو کہ آگ کیا چیز ہے اور آگ کو بھی اپنے آگ ہونے کا علم نہ ہو لیکن اس میں یہ خاصیت ضرور ہوگی کہ

جلا کے خاک نہ کردوں تو دائع نام نہیں

بعض بندے اللہ کے ولی ہوتے ہیں لیکن انہیں بوجہ اپنی سادگی طبع کے

خود مجھی پتہ نہیں ہو تا کہ ہم کس درجہ کے ولی اللہ ہیں لیکن ان کے فیض سے کوئی محروم نہیں رہتا ۔

### صد ہزاراں دام و دانہ است اے خدا ما چو مرغان حریص بے نوا

لار نشکاھ کُٹر ھا دیا گئے وام کے معنی ہیں جال اور وانہ سے مراد ہے گندم و حیاول وغیرہ کے دانے جن کو شکاری چڑیوں کو جال میں پھنسانے کے لئے استعال کرتا ہے گویا وہ دانہ چڑیوں کو جال میں بھانسے کا آلہ ہے ۔ پڑیا سمجھتی ہے کہ یہ میرا جارہ ہے اور بھوک میں کھانا شروع کرتی ہے اور جال میں کھنس جاتی ہے۔ مولانا روی اللہ تعالیٰ ہے دعا ما تکتے ہیں کہ اے خدا گناہوں کے ہزاروں جال بھے ہوئے ہیں اور ان کے پیچھے شیطان مثل شکاری کے ان میں ہم کو پینسانے کے لئے بیٹھا ہوا ہے۔ حدیث پاک میں ب اَلنَّسَاءُ حَبَائِلُ الشَّيْطَانُ عور تين شيطان كا جال مِين جن ہے وہ گناہوں ميں پھنسا ديتا ہے۔ اس زمانہ میں شیطان نے عور توں کو بے یردہ کر کے قدم قدم یر یہ جال بچیا دئے ، اُن کے گال اور بال دکھا کر پھر وبال میں مبتلا کردیتا ے ۔ منشا یہ ہے کہ جنتی باتیں مجھی اللہ کو ناراض کرنے والی ہیں وہ سب شیطان کے دام و دانہ میں شامل ہیں خواہ وہ عور تیں ہوں خواہ حسین لڑکے ہوں خواہ حرام مال ہو وغیرہ ۔ جس چیز سے مجھی شہوت

نفس سے مغلوب ہو کر گناہ میں مبتلا ہوجائے وہی شیطان کا جال ہے اور اس زمانہ میں چونکہ بے پردگی و عربانی عام ہے اس کئے شیطان کا سب سے بڑا جال حسین صور تیں ہیں۔

مولانا اللہ تعالیٰ سے عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ شیطان نے گناہوں کے ہزاروں جال اور دانے ساری کا تنات میں بچھا دئے ہیں اور ہم مسکین و غریب اور بے نوا چڑیوں کی طرح ہیں جنہیں بھوک اور پیاس گی ہوئی ہے اور وہ دانہ کھانے کے لئے بے قرار ہیں ای طرح ہمارے اندر بھی شہوت نفس اور خواہشات نفسانیہ کے شدید تقاضے ہیں اور سامنے گناہوں کے دام و دانے ہیں اس لئے ہمیں سخت خطرہ ہیں اور سامنے گناہوں کے دام و دانے ہیں اس لئے ہمیں سخت خطرہ ہیں اور سامنے گناہوں کے دام و دانے ہیں اس لئے ہمیں سخت خطرہ ہیں اور سامنے گناہوں کے دام و دانے ہیں اس لئے ہمیں سخت خطرہ ہیں اور سامنے ہیں نہ پینس جائیں۔ آگے فرماتے ہیں

گر ہزاراں دام باشد ہر قدم چوں تو بامائی نہ باشد سچ غم

اے خدا اگر ہزاروں جال ہمارے قدم پر ہوں لیکن اگر آپ اپنی رحمت
اور مدد کے ساتھ ہمارے ساتھ ہیں بعنی اگر آپ ہمارے تگہبان ہیں ،
پاسبان ہیں مددگار ہیں تو ہمیں ان جالوں کا کوئی خوف نہیں ، آپ
ہماری حفاظت کے لئے کافی ہیں کیونکہ اگرچہ نفس امارہ بالسُّوء ہے
بعنی کثیر الامر بالسوء ہے ، بُرائیوں کا بہت زیادہ تھم کرنے والا ہے لیکن
بیہ ہمارا کچھ نہیں بگاڑ سکتا اگر

### ﴿ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي ﴾

کا سامیہ ہمیں حاصل ہو ، اس کے شر سے کوئی محفوظ نہیں رہ سکتا سوائے اس کے جسے اللہ کی رحمت کا سامیہ حاصل ہے۔

﴿ إِنَّ النَّفْسَ لَا مَّارَةٌ بِالسُّوءِ ﴾

جملہ اسمیہ ہے جو جُوت و دوام پر دلالت کرتا ہے لیمن کوئی شخص نفس کے شر سے نہیں نی سکتا جب تک اسے خالق نفس امارہ بالسوء کا استیٰی اِلا مَا رَحِمَ رَبِّی نصیب نہ ہو۔ اگر نفس امارہ بالسوء ہے تو الا ما رحم رہی کا یہ استیٰی بھی خالق نفس امارہ کا ہے پس اس استیٰی کے ہوتے ہوئے نفس امارہ بالسوء کی کیا مجال جو ڈنگ مار سکے۔ علامہ آلوی فرماتے ہیں ما رحم رہی کا ما مصدریہ ظرفیہ زمانیہ ہے جس کے معنی ہوئے ای فی وقت رحمہ رہی کا ما مصدریہ ظرفیہ زمانیہ ہو تو نفس کی رحمت کا سایہ ہو تو نفس کی کیا مجال ہو تو نفس کی کیا مجال ہو وقت رحمہ رہی لیمن جب اللہ کی رحمت کا سایہ ہو تو نفس و شیطان ہمیں گراہوں کے زیر دام نہیں کر سکتے۔ مولانا کی دعا کا یہی شیطان ہمیں گناہوں کے زیر دام نہیں کر سکتے۔

موش تا انبار ما حفره زده است وازفنش انبار ما خالی شده است

ارشاك فردادا كه كيت من جهال غله كا وهر ركما

ہو تا ہے اسے کھلیان کہتے ہیں وہاں چوہا زمین میں نیچے نیچے سوراخ کرکے دور تک راستہ بنالیتا ہے اور دھیرے دھیرے سارا غلہ غائب ہوجاتا ہے ۔ مولانا فرماتے ہیں کہ جس طرح چوہا غلہ کا چور ہے ای طرح ہمارا نفس بھی چور ہے۔ جب سے ہمارے نفس کے چوہے نے ہاری نیکیوں کے کھلیان اور خزانے میں خفیہ راستہ بنالیا ہے تو اس کے اس فن اور کید و مکر ہے ہاری سب نیکیاں ضائع ہو گئیں مثلاً کہیں و کھاوا کرادیا ، کہیں تکبر کرادیا ، کہیں ظلم کرادیا جس ہے سارے اعمال ضائع ہوجاتے ہیں جیسے ایک حاتی نے کہا کہ اے نوکر میرے مہمان کو اس صراحی سے یائی بلا دے جو میں دوسرے مج میں مدینہ شریف سے لایا تھا۔ حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ظالم نے ایک جملہ میں دونوں جج ضائع کردئے ۔ یہی نفس کی چوری ہے جس سے نیکیوں کے خزانے خالی ہوجاتے ہیں مثلاً کراچی میں بیٹھے بیٹھے کسی نے غیبت كردى اورجس كى غيبت كى ب وه لاجور ميس ب تو كويا اس في نيكيول كا مال مفت ميں لا ہور بھيج ديا يعني اس كى نيكياں لا ہور والے كے اعمال نامہ میں چلی گئیں اور اے خبر بھی نہیں کہ میرا کتنا بڑا نقصان ہو گیا۔ محنت کی کمائی مفت میں گنوائی ۔ غیبت ای لئے حرام ہے کہ مفت میں انی نکیاں ضائع ہوتی ہیں ۔حدیث یاک میں ہے کہ قیامت کے دن غیبت کرنے والے کی نیکیاں جس کی غیبت کی ہے اس کے اعمالنامہ میں ڈال دی جائیں گی اور اگر اس کی نیکیاں ختم ہو گئیں تو اس کے گناہ

اس غیبت کرنے والے کے اعمال نامے میں ڈال دئے جائیں گے اور حدیث پاک میں ہے الْغِیْبَةُ اَشَدُّ مِنَ الزَّنَا غیبت زنا سے مجمی اشد ہے۔ صحابہ نے یو چھا کہ اے اللہ کے رسول غیبت زنا سے کیوں اشد ہے؟ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ زنا حق اللہ ہے ۔ اللہ سے معافی مانگ لو، معاف ہوجائے گا، جس سے زنا کیا ہے اس سے معافی مانگنا فرض نہیں کیکن غیبت بندوں کا حق ہے ، لاکھ استغفار و توبہ کرتے رہو جب تک وہ بندہ معاف نہیں کرے گا معاف نہیں ہوگا ۔ لیکن حضرت حكيم الامت مجدد الملت مولانا اشرف على صاحب تحانوي رحمة الله عليه فرماتے بيں كه اس ميں يه تشريح ب كه غيبت حق العباد اس وقت ہے جب اس بندہ کو اطلاع ہوجائے جس کی غیبت کی گئی ہے۔ اگر اس کو اطلاع نہیں ہوئی تو اس ہے معافی مانگنا ابھی ضروری نہیں ہوا کیونکہ ابھی تو اس کو اطلاع نہیں ہوئی ، اب اگر اس سے معافی ما نکے گا تو اس کو اطلاع ہو گی اور اس کو تکلیف ہو گی کہ اس تحض نے میری غیبت کی ہے ۔ اس صورت میں غیبت کی تلافی یہ ہے کہ جس تجلس میں غیبت کی ہے ان سب لوگوں کو جمع کرکے ان کے سامنے ا بنی نالا تفتی کا اعتراف کرے کہ مجھ سے سخت نالا تفتی ہوئی کہ میں نے فلال کی غیبت کی ، ان میں دوسر می بہت سی خوبیاں بھی ہیں میں تو بہ کرتا ہوں۔اللہ تعالیٰ سے معافی مائلے اور کچھ بڑھ کر ایصال ثواب کرے ۔ اس طرح غیبت کا گناہ معاف ہو جائے گا لیکن اگر اس مخض کو

اطلاع ہو گئی ہے تو اس سے معافی مانگنا ضروری ہے کیونکہ بغیر اس کے معاف کئے یہ گناہ معاف نہیں ہوگا ۔ اسی کئے سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ غیبت زنا ہے اشد ہے کیونکہ پیہ حق العباد ہے۔ زنا کے حق اللہ ہونے کا قانون اسلام کی صداقت کی بہت بری دلیل ہے۔ اگر عیسائی اور یہودی اس قانون کو بناتے تو کہتے کہ جس سے زنا کیا ہے اس سے جاکر معافی مائلو اور اس سے کتنے فتنے پیدا ہوجاتے مثلاً وہ عورت کسی ملک کی وزیریا صدر سے اور مختلف ممالک کے صدر مملکت بیٹے ہوئے ہیں کہ اس کی رہائش گاہ کے سامنے کئی لوگ معافی ما تکنے کے لئے آ کھڑے ہوئے کہ محترمہ فرسٹ ایر میں جب ہم آپ کے ساتھ پڑھ رہے تھے تو پچھ غلطیاں ہو گئی تھیں لیکن اس وقت تو ہمیں اللہ کا خوف نہیں تھا اس کئے آپ کے ساتھ کچھ غلط حر کتیں کر بیٹھے لیکن اب ہارے دل میں خوف خدا آگیا ہے لہذا آپ ہمیں معاف کرد بیجئے ۔ بتائے اس میں کس قدر بے عزتی اور ذلت ہوتی ۔ زنا کو اللہ تعالیٰ نے اپنا حق رکھ کر اینے بندوں کی عزت و آبرو رکھی ہے کہ بس مجھ سے معافی مانگ لو ، یہی دلیل ہے کہ اسلام بالكل سيا ندجب ہے اور اللہ تعالى كا بنايا ہوا دين ہے ورنہ انسانی عقل زنا کو حق العباد قرار دیتی ۔

ای طرح بعض نادان اور کم فہم لوگ کہتے ہیں کہ اسلام میں زنا کی سزا بہت سخت ہے کہ سنگسار کردو لیعنی پھر مار مار کر فتم کردو اور کم ہے ہے کہ مجمع بھی لگا ہو۔ میں کہتا ہوں کہ اسلام کے اس قانون میں بھی بہت بڑی رحمت ہے۔ اگر ایک واقعہ بھی ایسا ہوجائے لیمنی اس کم پر ایک بار عمل کر لیا جائے تو پورا ملک زنا سے فئ جائے گا۔ اور بہ بھی اللہ کی رحمت ہے کہ زنا کو ثابت کرنا مشکل کردیا کہ چار گواہ ہوں اور اس طرح دیکھیں جیسے سلائی سرمہ دانی میں جاتی ہے ۔ کون ہے جو چار گواہوں کی موجودگی میں ایک حرکت کرے گا اور گواہی کے لئے جس حالت میں دیکھنے کی شرط ہے وہ بھی انتہائی مشکل ۔ تو اس کے جبوت کو مشکل کردیا تاکہ میرے بندے مصیبت سے فئی جائیں ۔ کیا یہ رحمت نہیں ہے۔

اور مزید رحمت ہے کہ عدالت میں اگر جج پو چھے کہ کیا تم نے ایسا کیا تھا تو انکار کرنا اقرار کرنے سے افضل ہے ۔ یہاں جھوٹ بولنا تج بولنا تج ہے افضل ہے ۔ یہاں جھوٹ بولنا تج بولنے کو اللہ نے پہند کرلیا کہ جھوٹ بولنے کو اللہ نے پہند کرلیا کہ جھوٹ بول کر اپنی جان بچالو بس مجھ سے معافی مانگ لو ، میں تمہیں معاف کردوں گا ، مجھے تم سے محبت ہے ہم تمہاری جان لینا نہیں جاتے۔

آہ اسلام کا ہر قانون رحمت ہی رحمت ہے مثلاً روزہ میں اگر کوئی بڈھا آدمی بھول کر کھا رہا ہو تو شریعت کا تھم یہ ہے کہ اس کو کھانے دو، یاد بھی نہ دلاؤ کہ تمہارا روزہ ہے ۔ کیا یہ کرم اور مہر پانی نہیں ہے اور اگر جوان بھول کر کھا رہا ہو تو اس کو روزہ یاد دلا دو۔ ای طرح تھم ہے کہ اگر بخار ہے اور پانی نقصان کرتا ہے تو تیم کرلو۔ اگر ڈاکٹر کہتا ہے کہ آپ اگر تیم کریں گے تو تین دن میں ایھے ہوجائیں گے اور اگر گرم پانی سے وضو کریں گے تو بجائے تین دن کے چار دن میں ایھے ہوں گے تو ایس صورت میں بھی تیم جائز ہے۔ ایک ہے اشتداد مرض یعنی مرض کا بڑھ جانا ، اور ایک ہے امتداد مرض یعنی مرض کا بڑھ جانا ، اور ایک ہے امتداد مرض یعنی مرض میں تو شدت و اضافہ نہ ہو لیکن فائدہ دیر میں ہو ، صحت دیر سے ہو تو اس صورت میں بھی تیم کو جائز کرنا کیا ہے اللہ تعالیٰ کی شان رحمت نہیں ہے۔

خیر سے تو درمیان میں دین کے بعض احکامات کے رموز و اسرار اللہ تعالی نے بیان کرادئے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ دین کا ہر تھم مبنی علی الرحمة ہے۔

شعر مذکورہ جس کی تشریح بیان ہوئی اس کا حاصل ہے ہے کہ
گناہوں سے نیکیاں ضائع ہوجاتی ہیں اور آدمی ولایت خاصہ سے محروم
رہ جاتا ہے کیونکہ ولایت کی بنیاد تقویٰ ہے اس کئے اگلے شعر میں
مولانا رومی تھیجت فرماتے ہیں \_

اول اے جال دفع شر موش کن بعد ازیں انبار گندم کوش کن

مولانا روی فرماتے ہیں کہ اے میری جان پہلے کسی اللہ والے کی صحبت

میں رہ کر نفس کے چوہ کے شر سے حفاظت کی ترکیب سکیے لے اس کے بعد نیکیوں کا گندم جمع کرنے کی فکر کر کیونکہ جتنا نیکیاں کمانا ضروری ہے اتنی ہی اس کی حفاظت کرنا ضروری ہے اور اس کا طریقہ کسی اللہ والے کی صحبت میں رہ کر اپنے نفس کی اصلاح کرانا ہے تاکہ گناہ چھوٹ جائیں ، اور نیکیوں کا نور باقی رہے۔

دین براستقامت اور اعمال کی بقاء کے لئے اہل اللہ کی صحبت اتنی ضروری ہے کہ حضرت مولانا الیاس صاحب رحمة اللہ علیہ بانی تبلیغی جماعت فرماتے ہیں کہ میں جب دین کی محنت کے لئے جاتا ہوں تو مخلوق میں اختلاط اور زیادہ میل جول سے نفس میں کچھ کثافت اور گندگی ی آجاتی ہے اس کو دور کرنے کے لئے میں اہل اللہ کی خانقاہوں میں جاتا ہوں تو دل مجلی ہوجاتا ہے جیسے موثر کار طویل سفر یر جاتی ہے تو برزوں میں کچھ میل کچیل لگ جاتا ہے لہذا اس کی ٹیوننگ کی بھی ضرورت ہوتی ہے اور صفائی کے لئے کار کو کارخانے میں جس کو ور کشاپ کہتے ہیں بھیجا جاتا ہے ۔ ای طرح دل کی نیوننگ کی مجھی ضرورت ہوتی ہے جس کی ورکشاپ خانقامیں ہیں کیونکہ نفس چور ہے اس میں خفیہ طریقہ سے کچھ برائی کچھ دکھاوا آجاتا ہے۔ جن کا مشائخ اور علاء سے تعلق نہیں ہو تا ان کی گفتگو سے بیۃ چل جاتا ہے اور ان کی زبان ہے بڑائی کی باتیں نکلنا شروع ہوجاتی ہیں اور انہیں خبر بھی نہیں ہوتی کہ میرے دل میں کیا مرض پیدا ہو گیا۔ اس کئے

جاہے کوئی مدرس ہو ، معلم ہو ، مبلغ ہو ، مصنف ہو تزکیة نفس بغیر اہل اللہ کی صحبت اور تعلق کے نہیں ہوتا۔ ایک صاحب نے خود بتایا کہ میں اللہ کے فضل ہے دین کے لئے کچھ وقت لگا کر جب کراچی واپس آیا تو مجھے تمام لوگ نہایت حقیر معلوم ہوئے کہ یہ سب غافل ہیں ، انہیں دین کی فکر نہیں ، علماء پنگھوں میں بیٹھ کر بخاری شریف بڑھا رہے ہیں ، اور ہم لوگ دریائے سندھ کے کنارے جنگلوں میں جا کر دین پھیلا رہے ہیں ، لیکن وہ ایک اللہ والے سے بیعت تھے انہوں نے اینے شیخ کو اینا یہ حال بتایا کہ مجھے تو بڑے بڑے علماء تک شیطان نظر آرے ہیں ۔ ان بزرگ نے کہا کہ سب سے برے شیطان تو تم ہو کیونکہ تمہارے دل میں تکبر پیدا ہو گیا۔ تم نے اپنے نفس کو مٹانا نہیں سکھا۔ اسلام تو یہ کہتا ہے کہ تمام مسلمانوں کو اینے سے بہتر سمجھو اور اہنے کو سب سے ممتر معمجھو بلکہ جب تک خاتمہ ایمان پر نہیں ہوجاتا خود کو کافروں سے اور جانوروں سے بھی کمتر سمجھو اور تمہارا حال اتنا خراب ہو گیا کہ عام مسلمان تو کجا تم علاء کو جو وارثین انبیاء ہیں ، حقیر سمجھ رہے ہو۔ ان بزرگ نے فرمایا کہ کہ حدیث شریف میں ہے لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِيْ قَلْبِهِ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مِنْ كِبْرٍ.. (صحيح مسلم باب تحريم الكبر و بيانه)

وہ صحفص جنت میں داخل نہیں ہوگا جس کے دل میں ایک ذرّہ برابر بڑائی ہوگی اور ایک روایت میں ہے کہ وَ لاَ یَجِدُ رِیْحَهَا داخلہ تو در کنار

جنت کی خو شہو مجھی نہیں یائے گا۔

اس سے پیۃ چلا کہ اہل اللہ سے تعلق کتنا ضروری ہے۔ اگر اس شخص کا کوئی شخ نہ ہوتا تو بیہ تو ہلاک ہوگیا تھا کیونکہ شیطان نے دل میں تکبر ڈال دیا تھا لیکن شخ کی ڈانٹ سے سارا تکبر نگل گیا۔ یہ تکبر اتنا بڑا ایٹم بم ہے کہ حج اور عمرے تبجد و تلاوت و ذکر و نوافل سب کو اُڑا دیتا ہے۔

ای طرح چاہے کتنا ہی بڑا عالم ہو ، محدث ہو ، شیخ الحدیث ہو ، بخاری پڑھا رہا ہو اگر اللہ والوں سے اصلاحی تعلق نہ ہوگا تو آپ اس کے علم و عمل میں فاصلے دیجھیں گے ۔ چاہے علم کا سمندر ہو اگر اصلاح نہ کرائی ہوگی تو آپ دیجھیں گے کہ ہوائی جہاز میں ایر ہوسٹس سے مسکرا مسکرا کر اور اس کی طرف دیکھ کر باتیں کررہا ہوگا اور ذِنَا الْعَیْنِ النَّظُورُ کا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی لعنت لَعَنَ اللّٰهُ النَّاظِرَ وَالْمَنْظُورُ وَاللّٰهِ کَا عَلْمُ اس کی طاق نسیان میں ہوگا۔

مولانا روی نے اس شعر میں یہی تصیحت فرمائی ہے کہ جتنا نیکیاں کمانا ضروری ہے ان کی حفاظت کا اہتمام بھی اتنا ہی ضروری ہے جو نفس کی اصلاح کے بغیر نہیں ہوتا اور نفس کی اصلاح موقوف ہے صحبت اہل اللہ پر۔



# مجلس درس مثنوی

۱۵ رمضان السبارک ۱<u>۳۱۸ه</u> مطابق ۱۴ جنوری <u>۱۹۹۸</u> بروز چهارشنبه (بده) ۲ بج مبح در خانقاه الدادیه اشرفیه گلشن اقبال بلاک ۲ کراچی

> نالہ کردم کہ تو علام الغیوب زیرِ سنگ مکر بد مارا کوب

اے خدا میں آپ ہے رو رو کر نالہ و فریاد کررہا ہوں اور میرے رونے اور نالہ و فریاد کرنے کی وجہ کیا ہے ؟ کیونکہ آپ علام الغیوب ہیں ، میری نالائقیوں ہے اور ہیں ، میری نالائقیوں ہے اور میرے گناہوں ہے باخبر ہیں ، میرا کوئی حال آپ سے پوشیدہ نہیں ، میرا گوئی حال آپ سے پوشیدہ نہیں ، میرا کوئی حال آپ ہے ہو آپ ہے اپنی کلوق سے تو ہم اپنا حال چھیا سکتے ہیں لیکن کون ہے جو آپ سے اپنی کسی حالت کو چھیا سکتے لہذا جب آپ کو ہمارا سب حال معلوم ہے تو آپ سے رونے اور معافی مانگنے کے سوا چارہ نہیں ۔ اس لئے حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں یہ دعا سکھائی کہ اللہ سے یوں مانگا کرو کہ اللہ علیہ وسلم نے ہمیں یہ دعا سکھائی کہ اللہ سے یوں مانگا کرو کہ اللہ علیہ وسلم نے ہمیں یہ دعا سکھائی کہ اللہ سے یوں مانگا کرو کہ اللہ علیہ وسلم نے ہمیں عالیہ اللہ آپ مجھے رسوا نہ کیجئے کیونکہ

آپ مجھے خوب جانتے ہیں ، آپ کو میرے ہر عیب اور ہر گناہ کا علم ہو وہ جب چاہ اور جس کو کسی کی گروریوں کا اور نالا تقیوں کا علم ہو وہ جب چاہ اے رسوا کر سکتا ہے لیس صرف اپنے کرم سے مجھے رسوا نہ کیجئے کیونکہ مجھے رسوا کرنا ہے آپ کے لئے پچھ مشکل نہیں وَ لَا تُعَذَّئِینَ فَاِنَّكَ عَلَیَٰ فَادِرٌ اور مجھے عذاب نہ دیجئے کیونکہ آپ مجھ پر پوری قدرت رکھتے ہیں۔ ہیں آپ کی قدرت قاہرہ کاملہ غالبہ سے بھاگ کر کہاں جاسکتا ہوں ، جہاں جاؤں گا وہ آپ کی زمین ہوگی اور جہاں بھاگوں گا وہ آپ کا آسان ہوگا لہذا جب آپ مجھ پر ہر طرح قادر ہیں تو تَفَصَّلُ عَلَیْنَ بِفُنُونِ اللّٰ لَاءِ مَعَ السِّنِحْقَافِنَا بِاَفَانِیْنِ الْعِقَابِ طرح طرح کے عذابوں کے مشتق کو عذاب نہ دیجئے اور کیونکہ آپ کریم ہیں تو بجائے عذاب کے مشتق کو عذاب نہ دیجئے اور کیونکہ آپ کریم ہیں تو بجائے عذاب کے مجھ پر اپنی تعموں کی بارش کردیجئے ۔

تو مولانا رومی بارگاہِ خداہ ندی میں عرض کررہے ہیں کہ اے علام الغیوب جب آپ ہمارے تمام بھیدوں سے اور ہمارے گناہوں کے تمام حوادث و واقعات سے لیا و نہارا باخبر ہیں تو نفس و شیطان کے تمام حوادث و واقعات سے لیا و نہارا باخبر ہیں تو نفس و شیطان کے مکر اور بُری تدبیروں کے پھر کے بنچ ہماری کٹائی نہ ہونے دیجے، گناہوں پر اصرار کی نحوست سے گناہوں کے تقاضوں میں شدت آگئی ہے لہذا اے اللہ ہماری مدد فرمایئے اور مجاہدہ شدیدہ کو آمان فرماد بیجئے۔ان تقاضوں سے ہم کو بہت تکلیف ہے کیونکہ ہم دل آمان فرماد بیجئے۔ان تقاضوں سے ہم کو بہت تکلیف ہے کیونکہ ہم دل سے جائے ہیں۔

البذا اس كاكيا علاج ب ؟ حديث ياك مين ب كه جب كفر كا وسوسہ آئے تو کہو امنٹ بالله و رُسُله ای طرح جب گناه کا خیال آئے یا کسی حسین اور ممکین شکل پر نظر پڑ جائے اور قلب کا قبلہ مولیٰ کی طرف ہے ہٹ کر ایک اعشاریہ بھی کیلی کی طرف مائل ہونے لگے تو فوراً يرْهو امْنْتُ باللَّهِ وَ رُسُلِهِ مَكْرِ نَظر بِنَا كر له نبين كه وكھے بھى جارے ہیں اور بڑھے بھی جارے ہیں کیونکہ اس وقت آپ، کا یہ قول بلا عمل ہوگا بلکہ جو عمل صادر ہورہا ہے حرام نظر کا وہ موجب لعنت ب اور جب لعنت برے گی تو یہ یا هنا کیے موثر ہوگا لبذا حسینوں سے نظر ہٹا کر امَنْتُ باللَّهِ وَ رُسُلِهِ كَهِمَّا أَيمَانَ بِاللَّهِ وَ أَيمَانَ بِالرَّسَلِّ كَي عَمَلَي و قلبی تصدیق ہے کیونکہ عمل قلب کی تصدیق کو ظاہر کرتا ہے کہ ایمان لایا میں اللہ یر اور اس کے رسولوں یر تو ان شاء اللہ آپ کا قلب بلا دلیل کیلی ہے ہٹ کر مجر موٹی کی طرف آجائے گا۔ یہ جامع صغیر کی حدیث ہے۔ علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ اس کی برکت سے قلب غیراللہ کے وسوسوں سے پاک ہوجائے گا اور الله کی عظمت اور رسولول کی عظمت دل میں آجائے گی - عظمت خداوندی اور عظمت رسالت کی برکت سے غیر اللہ کے کیرول اور وساوس کے جراخیم یر ڈی ڈی ٹی حجٹرک جائے گی یعنی غیر اللہ سے دل یاک ہوجائے گا۔

## یا کریم العفو ستار العیوب انتقام از ما مکش اندر ذنوب

ار دال الدی یعطی بدون الاستحقاق والمنة وہ ذات جو بغیر استحقاق عطا فرمادے ، جس کا جون الاستحقاق والمنة وہ ذات جو بغیر استحقاق عطا فرمادے ، جس کا حق نہ بنآ ہو اسے بھی دے دے ، جو عطا و بخشش کا مستحق نہ ہو اسے بھی محروم نہ کرے ۔ مولانا رومی دعا کرتے ہیں کہ اے اللہ اگرچہ ہم معافی کے قابل نہیں ہیں گر چونکہ آپ کریم ہیں اس لئے ناقابل معافی کو معافی دے دیجئے اور ہمارے گناہوں کے آثار و نشانات کو بھی مٹا دیجئے ۔ عنو کے معنی ہیں اِمْحَاءُ آثارِ الدُّنُوْبِ جس کو اللہ معاف کرتا ہم اس کے گناہوں کے آثار و نشانات اور گناہوں کی شہاد توں اور گناہوں کو بھی گواہیوں کو بھی مٹا دیتا ہے ۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:

إِذَا تَابَ الْعَبْدُ آنْسَى اللَّهُ النَّحَفَظَةَ ذُنُوْبَهُ وَ آنْسَىٰ ذَالِكَ جَوَارِحَهُ وَ مَعَالِمَهُ مِنَ الْأَرْضِ حَتَٰى يَلُقَى اللَّهَ وَ لَيْسَ عَلَيْهِ شَاهِدٌ مِنَ اللَّهِ بِذَنْبٍ

جب بندہ اللہ سے معافی مانگما ہے تو اللہ تعالیٰ بحرّاها کاتبیلن یَعْلَمُوْنَ هَا تَفْعَلُوْنَ کی گوائی کو منا دیتا ہے۔ گناہ کا پہلا اثر جو قائم ہوتا ہے وہ کراماً کاتبین کی گوائی ہے کہ وہ ہمارے اعمالنامہ میں اس گناہ کو لکھ لیتے ہیں۔ جب الله تعالى معاف فرماديت بين تو فرشتوں كو وه كناه بھلا ديتے بين اور اعمالنامه سے خود مثا ديتے بين اور گناه كے دوسرے گواه خود ہمارے اعضاء بين

> ﴿ ٱلْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى ٱلْوَاهِهِمْ وَ تُكَلَّمُنَا آيْدِيْهِمْ وَ تَشْهَدُ ٱرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوْا يَكُسِبُونَ ﴾

قیامت کے دن ہمارے ہاتھ پاؤل گوائی دینے لگیں گے کہ اے اللہ ہم فلاں فلال گناہ کیا کرتے تھے۔ ای کو مولانا رومی فرماتے ہیں \_

> چیثم گوید کرده ام غمزه حرام گوش گوید چیده ام سوء الکلام

آنکھ کے گی کہ میں نے حرام اشارہ بازی کی ہے اور کان کیے گا کہ میں نے بُری بُری باتیں سی ہیں ، گانا سا ہے ، لوگوں کی غیبت سی ہے وغیرہ

> لب بگوید من چنین بوسیده ام دست گوید من چنین دزدیده ام

ہونٹ کہیں گے کہ ہم نے حرام ہوسے لئے ہیں اور ہاتھ کہیں گے کہ ہم نے والے اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ تعالی اعضاء کی گواہی کو بھی مٹا دیتے ہیں اور حق العباد کی توبہ سے اللہ تعالی اعضاء کی گواہی کو بھی مٹا دیتے ہیں اور حق العباد کی توبہ سے

ہے کہ بندہ کا حق واپس کرے یا اس سے معاف کرائے ۔اور تیسری گواہی اعمالناہے ہیں و إذاالسطّحهُ فُشِرَتْ پس توبہ کی برکت سے جب اللہ تعالی فرشتوں ہی کو بھلا دیں گے تو اعمالنامہ سے مٹانا خود لازم آتا ہے اور گناہوں کا چوتھا گواہ زمین کا وہ محکزا ہے جہاں بندہ گناہ کرتا ہے ۔ اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں :

#### ﴿ يَوْمَينِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴾

جب زمین اپنی خبریں بیان کرے گی۔ صحابہ نے پوچھا کہ اس کا کیا مطلب ہے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ زمین کی پشت پر جو اممال کئے جاہے ہیں زمین ان کی گوائی دے گی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ توبہ کی برکت سے زمین کی گوائی کو بھی ختم کردیں گے اور بندہ اللہ تعالی سے اس حال میں ملے گا کہ اس کے خلاف کوئی شاہر اور گواہ نہ ہوگا۔

مولانا روی عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ معافی دینے ہیں آپ ے حد کریم ہیں اور جس کو آپ معاف فرمادیتے ہیں اس کے عیوب کی پردہ پوشی فرماتے ہیں ۔علامہ آلوی نے مغفرت کے معنی لکھے ہیں ستر الفہیح و اظھار الحمیل جس کی اللہ تعالی مغفرت فرمادیتے ہیں اس کے عیوب کو چھپا دیتے ہیں اور اس کی نیکیوں کو ظاہر فرمادیتے ہیں پس اے اللہ جمارے عیوب اور گناہوں کو بھی مخلوق کی نظر سے چھپا دیجئے اے اللہ جمارے عیوب اور گناہوں کو بھی مخلوق کی نظر سے چھپا دیجئے

کیونکہ آپ کی ہر صفت غیر محدود ہے اس لئے آپ کا پردؤ ستاریت بھی غیر محدود ہے اور ہمارے گناہوں کی تعداد کما و کیفا محدود ہے چاہے لاکھوں کروڑوں اور اربوں میں ہو ۔ تعداد کا استعال محدود پر ہوتا ہے ، غیر محدود کو دائرؤ تعداد میں نہیں لایا جاسکتا اس لئے ہمارے گناہوں کی تعداد کتنی ہی اکثریت میں ہو لیکن آپ کی غیر محدود مغفرت کے سامنے اقلیت میں ہے کیونکہ کثیر محدود اپنی اکثریت کے باوجود غیر محدود کے سامنے اقلیت میں ہوتا ہے ۔ اس لئے حدیث پاک باوجود غیر محدود کے سامنے اقلیت میں ہوتا ہے ۔ اس لئے حدیث پاک کی دعا ہے :

#### ٱللُّهُمَّ إِنَّ رَحْمَتَكَ أَوْسَعُ مِنْ ذُنُوبِي

اے اللہ آپ کی رحمت میرے گناہوں سے زیادہ وسیع ہے پس ہارے محدود گناہوں کو اپنے غیر محدود پردؤ ساریت میں چھپاد بجئے جیے کی چیونئی پر کوئی مصیبت آرہی ہو ، مثلاً تیز بارش یا کوئی اور بلا آرہی ہو اور وہ کسی کریم ہے کہ کہ اپنی دس گز کی چادر میں مجھ کو چھپا لیجئے ، اس میں کہیں ذراسی پناہ دے دیجئے کیونکہ آپ کی دس گز کی چاور کا چھوٹا سا گوشہ بھی میرے وجود کو چھپانے کے لئے کافی ہے اور مجھے اس میں چھپانا آپ کے لئے پچھ مشکل نہیں ۔ تو مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اے اللہ آپ ستارالعوب ہیں ، غیر محدود پردؤ ستاریت کے مالک ہیں ، میرے محدود لیکن کثیر گناہوں کو اپنے غیر محدود پردؤ ستاریت کے ستاریت میں چھپا دیجئے ۔ اگلے مصرع میں مولانا فرماتے ہیں کہ ستاریت میں چھپا دیجئے ۔ اگلے مصرع میں مولانا فرماتے ہیں کہ سے ستاریت میں چھپا دیجئے ۔ اگلے مصرع میں مولانا فرماتے ہیں کہ

### انتقام از ما مکش اندر ذنوب

میرے گناہوں کی وجہ سے اے اللہ آپ مجھ سے انتقام نہ لیجئے کیونکہ فَإِنَّكَ عَلَى فَادِرٌ آب مجھ ير يوري طرح قادر بين اور ايسے قاور بين كه جس طرح جاہیں مجھ پر عذاب نازل کر سکتے ہیں۔ اس کی مثال ہے ہے کہ جسے چیونی کسی ہاتھی ہے کے کہ صاحب مجھے معاف کردیجے كيونكه ميں آپ كے انقام كے قابل نہيں ہوں۔ اگر آپ بلا ارادہ ہى مجھ پر اپنا پیر رکھ دیں تو میرا برادہ نکل جائے گا اور میرا وجود ہی ختم موجائے گا۔ تو اللہ تعالیٰ کی قدرت کے سامنے ہاتھی کیا چیز ہے ، بے شار ہاتھی بھی اس کے سامنے کچھ نہیں ۔ اس کئے مولانا رومی اللہ تعالی ے عرض كرتے ہيں كہ اے اللہ ہم آپ كے انقام كے قابل نہيں ، ہارے گناہوں کو معاف فرماد یجئے اور ہم سے انقام نہ لیجئے کیونکہ ہمارے گناہ آپ کو کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتے ، ہمارے گناہوں سے ہم کو ہی ضرر پہنچتا ہے۔ اس لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم بارگاہ خداوندی میں عرض کرتے ہیں کہ:

> يَا مَنْ لَا تَنضُرُهُ الذُّنُوبُ وَ لَا تَنْقُصُهُ الْمَغْفِرَةُ فَاغْفِرْلِيْ مَا لَا يَضُرُكُ وَ هَبْ لِيْ مَا لَا يَنْقُصُكَ

اے وہ ذات جس کو ہمارے گناہوں سے کوئی ضرر نہیں پہنچتا اور معاف کرنے سے جس کے خزانہ ، مغفرت میں کوئی کمی نہیں آتی پس میرے ان گناہوں کو بخش دیجئے جو آپ کو پچھ مضر نہیں اور مجھے وہ مغفرت عطا فرمائے جو آپ کے یہاں کم نہیں ہوتی۔

> از شراب قهر چول مستی دهی نیست بارا صورت هستی دهی

ار فشاھ فرھا ہوا گئ قبر کے معنی میں عذاب۔ شراب قبر کے معنی میں عذاب ۔ شراب قبر کے معنی میں عذاب ہوتی ہے جس کی دیل

### ﴿ إِنَّهُمْ لَفِيْ سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُ وْنَ ﴾

ہے کہ قوم لوط والے اپنے نشہ میں مست ہورہے تھے جس کے بعد عذاب نازل ہو گیا۔ معلوم ہوا کہ ایک شراب قہر ہے اور ایک شراب مہر ہے یعنی اللہ کی محبت کی شراب ۔ وہ کیا ہے ؟ اللہ تعالی فرماتے ہیں :

### ﴿ فَمَنْ يُسرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهُدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْلِاسْلَامِ ﴾

الله تعالی جس کے لئے خیر کا ارادہ فرماتے ہیں اس کا سینہ اسلام کے لئے کھول دیتے ہیں ۔ بیہ شرح صدر ہی شراب محبت الہیہ ہے جس کی علامت کیا ہے ؟ اس کی علامات حضور صلی الله تعالی علیہ و سلم نے بیان فرمائیں کہ جس کو بیہ شراب محبت عطا ہوتی ہے تو فانی چیزوں سے اس کا دل مجت جاتا ہے ، دنیائے فانی سے اس کا دل مُجاتا ہوجاتا

ہے اور آخرت کی طرف راغب ہوجاتا ہے اور موت سے پہلے موت کی تیاری کی اس کو توفیق ہوجاتی ہے۔

اس کے برعکس مسلسل نافرمانی و طغیان و سرکشی و فسق و فبور کے سبب اللہ تعالیٰ جس سے انتقام لینا چاہتا ہے ، جس کو برباد کرنا چاہتا ہے مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اس کو قہر و عذاب کی شراب پلا دیتا ہے جس کا اثر یہ ہوتا ہے کہ گناہوں کی چیزوں میں اس کو بڑا نشہ اور مستی آتی ہے اور یہ اللہ تعالیٰ کا ظلم نہیں ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ تو ظلم سے پاک ہے بلکہ یہ اس کی نافرمانی و سرکشی کا شمرہ ہوتا ہے جسے کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

### ﴿ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾

الله تعالی نے کافروں کے دلوں پر جو مہر لگادی اس کا سبب ان کا کفر ہے کیونکہ انہوں نے ارادہ کر رکھا تھا کہ ہمیشہ کفر ہی پر قائم رہنا ہے۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی جس کو اپنے قہر و غضب و عذاب کی شراب بلاتا ہے اس کی علامت کیا ہوتی ہے \_

#### نیست بارا صورت ہستی دہی

اس کے دل میں فانی چیزوں کی بڑی اہمیت آجاتی ہے ، دنیائے فانی اس کو بڑی حسین اور مہتم بالثان معلوم ہوتی ہے کہ آہ کیسی پیاری شکل ہے ، فانی جاکلیٹ پر وہ یا گلیٹ ہوجاتا ہے ۔ پس جن شکلوں کو دکیھ کر دل میں مستی آنے گے تو سمجھ جاؤکہ سے قہر اللی ہے ، سے اللہ کی محبت کی شراب نہیں ہے بلکہ ہشیار ہوجاؤکہ سے اللہ کے عذاب کی شراب آرہی ہے ، فورا اللہ کے خوف اور عذاب اور جہنم کا مراقبہ کرو اور ان کے مستقبل کی فائیت اور قبر ستان میں ان کے فنا ہوجانے کو یاد کرو اور سوچو کہ زندگی ہی میں ان کی شکل الیم بگڑ جائے گی کہ آپ ان کو دیکھنا بھی پہند نہیں کریں گے ۔ ایک سولہ سال کی کم عمر حمینہ کو اگر دکھے بھی لیا تو پچر اسی کو استی سال میں کس حال میں دیکھو گے لہذا جوانی ہی میں اس کے بڑھا ہے کو سوچو تو اپنی جوانی اس پر فدا نہیں جوانی ہی میں اس کے بڑھا ہے کو سوچو تو اپنی جوانی اس پر فدا نہیں کروگے ۔ اس پر میراشعر ہے ۔

ان کے بحین کو ان کے پین سے پہلے سوچو تو دل نہیں دو گے



# مچلیس در س مثنوی

۱۶ رمضان المبارک ۱۲<u>۱۸ مطابق ۱۵ جنوری ۱۹۹۸</u> بروز جمعرات بوقت ساز هے چیه بچ مبع در خانقاد الدادید اشرفید گلشن اقبال بااک ۲ کراچی

> گرز حیاہے می کنی ہر روز خاک عاقبت اندر رسی در آب یاک

ال شاہ فر ہا اللہ موانا روی فرماتے ہیں کہ اگر کسی کویں سے تم روزانہ مٹی نکالتے رہو گے تو ایک دن تم کو پاک و صاف پانی مل جائے گا۔ اس شعر میں پورا سلوک ہے ، پورا تصوف اور پوری فقیری ہے۔ جب میں معارف مثنوی لکھ رہا تھا تو اللہ تعالی نے مجھ کو خواب میں اس کی شرح عطا فرمائی کہ پانی کھودتے وقت چار منزلیں آتی ہیں۔ سب سے پہلے سو کھی مٹی نکلتی ہے جس میں پانی کا نشان تک نہیں ہوتا گر تواتر سے اہل تجربہ پر یقین کرتے ہوئے آدمی کام کرتا ہے اور سو کھی مٹی نکال رہتا ہے ، آٹھ دس فٹ تک خالی سو کھی مٹی آتی ہے باور سو کھی مٹی نکال رہتا ہے ، آٹھ دس فٹ تک خالی سو کھی مٹی آتی ہے بیار منہیں ہوتا۔ اس کے بعد جب مٹی میں تھوڑی

تھوڑی نمی آتی ہے تو خوش ہوجاتا ہے کہ اب معلوم ہوتا ہے پانی کی منزل قریب آرہی ہے ۔ پھر اس کے بعد ایک زمانہ آئے گا کہ مٹی اور پانی پچاس پچاس فیصد آنے لگتا ہے بینی آدھا پانی آدھی مٹی جس کو کچڑ کہتے ہیں ، اس منزل تک جب آدمی پنچتا ہے تو سمجھتا ہے کہ اب ہم پانی کو پاگئے لیکن اہل تجربہ کہتے ہیں کہ ابھی صبرنہ کرنا ، کیچڑ پر تناعت نہ کرنا ، ابھی اور کھدائی کرو، اور محنت و مجاہدہ کرو یہاں تک کہ پھر بالکل صاف پانی آجاتا ہے ۔ یہ چار منزلیس ہو گئیں۔

میرے قلب میں اللہ تعالی نے یہ بات ڈالی کہ سلوک کے بھی چار منازل ہیں۔ شروع شروع میں اللہ تعالی کا نام لینے میں آپ کو مزہ نہیں آئے گا، خشک مٹی معلوم ہوگی گر مولانا فرماتے ہیں کہ تم نام لیتے رہو کچھ عرصہ بعد اللہ کے دریائے قرب کی نمی آنے گے گ، آپ کے جمم کی مٹی اللہ کے دریائے قرب کی تحوی کی توثی ہوجائیں گے کہ منزل قریب آرہی ہے۔ پھر ایک زمانہ آئے گا کہ آدھا پانی آدھی مٹی آنے گے گ، یہ کچڑ والا زمانہ ہے کہ طاعتوں کے انوار ابھی ظلمات معاصلی سے ممزوج ہیں ، قرب کا آب صاف ابھی نصیب نہیں ہوا لیکن یہ حالت محریہ کو مست کررہی ہے۔ فرماتے ہیں ۔

صاف گر باشد ندانم چوں کند

یہ مولانا رومی ہیں ، بہت بڑے شخص ہیں فرماتے ہیں کہ خاک ملا ہوا گھونٹ حمہیں مت کررہا ہے ، تم این ان نیکیوں سے مت ہو رے ہو جن میں ابھی گناہوں کی مٹی کی آمیزش ہے تو جس دن تم اللہ کے قرب کا صاف یانی پوگے میں نہیں کہد سکتا کہ تمہارا کیا حال ہوگا ، ابھی قرب ناقص ہے جب تم اتنے مست ہورہے ہو تو جس دن گناہوں سے بالکل یاک ہوجاؤگے اور اللہ کا قربِ خاص نصیب ہوگا تو میں نہیں کہہ سکتا کہ وہ تم پر کیا کیفیت طاری کرے گا لہذا اس جرعه خاک آمیز پر قناعت نه کرو ، ابھی اور محنت کرو ، محاہدہ کرکے ہر نافرمانی حصور دو ، ایک حرام لذت قلب میں نہ آنے دو تو دریائے قرب کا صاف یانی تههیں مل جائے گا اور پھر دل کو الی مستی و خوشی عطا ہو گی جس کی لذت کو ساری دنیا کی لغت بیان نہیں کر سکتی کیکن یہ باتیں خالی علوم کی تنہیں ہیں اعمال کی ہیں ۔ علوم کا مزہ جب ہے جب عمل ہو اور عمل کا مزہ جب ہے جب اخلاص ہو اور اخلاص کا مزہ جب ہے جب تابع صدق ہو ، تابع رضائے البی ہو۔ اللّٰهم و ففنا لما تحب و ترضيٰ ۔

> آل کیکے در سمجے مسجد مست و شاد وال کیکے در باغ ترش و نا مراد

الرشاھ فرھاویا کہ مولانا روی فرماتے میں کہ ایک

شخص مبحد کے گوشہ میں بیٹھا ہوا اللہ کی یاد میں مست ہے اور دوسرا شخص باغ میں بیٹھا ہوا ہے ، چاروں طرف اسباب راحت ہیں لیکن غمگین ہے کیونکہ دل میں غم ہے ۔ دل کا چین اللہ کے ہاتھ میں ہے ۔ وہ اسباب راحت میں ہے جین کرسکتا ہے اور اسباب غم میں خوش رکھ سکتا ہے ، وہ جبونیزی میں چین دے سکتا ہے اور محل میں بے چین رکھنے پر قادر ہے ، چئنی روٹی میں چین دے سکتا ہے اور بریانی و کباب میں دل پر عذاب دے سکتا ہے ، مولانا رومی فرماتے ہیں کہ وہ کانٹوں میں ہنا سکتا ہے اور پھولوں میں رُلا سکتا ہے ۔

مولانا فرماتے ہیں کہ اگر خوش رہنا چاہتے ہو تو اسباب راحت جمع کرنے کی فکر نہ کرو خالق اسباب کو راضی کرو تو بغیر اسباب راحت کے چین پاجادگے۔ جس لمحہ اللہ کو راضی کرنے کا ارادہ کروگے ای لمحے سے دل کی خوشی کا آغاز ہوجائے گا، جو اللہ کی طرف چلنا ہے اللہ کے قرب کی شخش ک شروع ہوجاتی ہے۔ ہمارے شخ حضرت شاہ عبد الغنی صاحب پھولپوری رحمۃ اللہ علیہ کے ساتھ ہم لوگ دلی جارہے تھے کہ راستہ بھٹک گئے اور اس سڑک پر آگئے جو دریا کی طرف جارہی تھی ۔ تھوڑی دیر کے بعد حضرت نے فرمایا کہ یہ راستہ دریا کو جارہی تھی ۔ تھوڑی دیر کے بعد حضرت نے فرمایا کہ یہ راستہ دریا کو جارہا ہے کیونکہ ہوا میں شخش کے محسوس ہو رہی ہے ۔ اس طرح جو جارہا ہے کیونکہ ہوا میں شخش کے اللہ کی طرف جو کرتا ہے اللہ کی طرف چلنا شروع کرتا ہے اطمینان اور چین کی شخشرک اس کے دل میں آئی شروع ہوجاتی ہے اطمینان اور چین کی شخشرک اس کے دل میں آئی شروع ہوجاتی ہے

کیونکہ اللہ سجانہ و تعالی فرماتے ہیں کہ میرے ذکر میں یہ خاصیت ہے کہ بے چین اور پریثان دل جب میرا نام لیتا ہے تو اس کو اطمینان نصیب ہوجاتا ہے

#### ﴿ آلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ﴾

الا اما ھا یہ حروف حبیہ کہلاتے ہیں۔ میرے شخ شاہ عبدالغی صاحب رحمۃ اللہ علیہ اس کا ترجمہ یوں فرماتے سے کہ خردار! اپنے کانوں سے غفلت کی روئی نکال دو ، خوب غور سے بن لو کہ اللہ بی کی یاد سے دلوں کو چین ملے گا ، روپے پسے سے چین نہیں ملے گا ، محلوں اور بلڈ نگوں سے چین نہیں ملے گا ، محلوں اور بلڈ نگوں سے چین نہیں ملے گا ، بریانی اور کباب سے چین نہیں ملے گا ، ول کا چین اللہ نے اپنے ہم میں رکھا ہے ورنہ منہ میں کباب ہوگا اور ول کا چین اللہ نے اپنے میں رکھا ہے ورنہ منہ میں کباب ہوگا اور ول کا چین اللہ ناخوش ہے تو کسی چیز سے چین نہیں پاسکتے ۔ ول کا چین صرف اللہ بی کی یاد میں ہے ۔اس کو خواجہ صاحب دلوں کا چین صرف اللہ بی کی یاد میں ہے ۔اس کو خواجہ صاحب فرماتے ہیں ۔

خدا کی یا د میں بیٹھے جو سب سے بے غرض ہو کر تو اپنا بوریا بھی پھر ہمیں تخت سلیمل تفا پٹائی پر ملے گا تخت شاہی اگر حاصل کرو عشق الہی کھلا کیا راز سلطانِ بلخ پر فقیری کی ہے دے کر تاج شاہی

یہ دونوں شعر اخر کے ہیں جو آپ سے خطاب کررہا ہے۔ تو معلوم ہوا کہ اللہ کی یاد سے قلب کو اطمینان نصیب ہوتا ہے لیکن الله كى ياد كيا ہے ؟ الله كى اطاعت و فرمال بردارى سے الله كو راضى ر کھنا اور اللہ کی نافرمانی کر کے اللہ کو ناراض نہ کرنا اس کا نام اللہ کی یاد ہے۔ اور اس میں رسوخ حاصل کرنے کا کیا طریقہ ہے کہ ایک لمحہ کو اللہ سے غافل نہ ہو۔ اللہ کی راستہ کے مجاہدات اور تقویٰ کا عم یعنی الله كى نافرمانى سے بيخ كا عم أشانے سے قلب كو ايك مزاج سالميت عطا ہوتا ہے ، مزاج میں سلامتی آجاتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ناخوشی کی راہوں سے ایک ذرہ خوشی لینا وہ این ایمانی غیرت کے خلاف سمجھتا ے۔ اگر غیر شعوری طور پر بھی کسی شکل سے حرام نمک کے مزہ کا ایک ذرّہ آجائے تو اس کے قلب کے تھرمامیٹر میں آجاتا ہے۔ جیسے بجلی کہیں شارف ہورہی ہو تو ٹیسٹر میں بجلی جل جاتی ہے جس سے پت چل جاتا ہے کہ یہاں سے بجلی ضائع ہورہی ہے ۔ ای طرح جب ایمان ضائع ہونے کا نقطہ آغاز اور زیرو یوائٹ شروع ہوتا ہے تو فورا اس کے قلب کا نمیسٹر بتا دیتا ہے کہ یہاں سے کوئی حرام لذت ، اللہ کی نا فرمانی کی راہ سے کوئی خوشی آرہی ہے ۔ اس کو اللہ تعالی تعبیہ عطا فرماتے ہیں ۔ پھر وہ سالک کہتا ہے کہ اے اللہ آپ کی ناخوش کی راہ

ے اگر ایک اعشاریہ خوشی بھی ہمارے دل میں آگئی تو ہم ندامت کے ساتھ آپ سے معافی چاہتے ہیں کیونکہ آپ کو ناخوش کرکے ہم خوشی حاصل کریں یہ ہماری بندگی ، آداب بندگی ، حقوقی بندگی اور شرافت بندگی کے خلاف ہے۔

للبذا ابر پورٹ پر ہو ، یا ہوائی جہاز پر ہو ، یا بازار میں ہو ، کہیں بھی ہو اگر کوئی الیی شکل سامنے آجائے جس سے دل ذرا سا بھی خوش ہوجائے تو سمجھ لو یہ فرحت مومن کے لئے زہر قاتل ہے ، اللہ کی دوستی کے حصول کے لئے سخت مصر ہے ۔ اللہ کو ناخوش کر کے ایک ذرہ خوشی دل میں لانا اس کو معمولی گناہ مت سمجھو ۔ اس سے دل کا قبلہ ہی بدل جاتا ہے جو قلب نوے ڈگری اللہ کی طرف متوجہ تھا اس کو ایبا نقصان پہنچا ہے کہ اللہ سے اس کا ایک سو ای ڈگری انحاف ہوتا ہے کہ دل کا رُخ اس حسین کی طرف اور پشت اللہ کی طرف ہو جاتی ہے ۔ العیاذ باللہ، اور ایمان کی تازگی اور اللہ کی لذت قرب کے باغ میں آگ لگ جاتی ہے کیونکہ بد نظری گناہ کبیرہ ہے۔ میرے شیخ حضرت شاہ عبدالغنی صاحب رحمة الله علیه فرماتے تھے که سال دو سال کسی بودے کو کھادیائی دو یہاں تک کہ وہ لہلہانے لگے اور پھر وہی اس کے قریب اگر کسی نے آگ لگادی تو سال دو سال کی محنت ضائع ہوجائے گی اور اس بودے کے بھول ہے سب مرجھا جانیں گے۔ ای طرح گناہ کبیرہ سے نسبت مع اللہ کو اتنا ہی نقصان پہنچتا ہے۔ ذکر و

تبجد و حلاوت اور شیخ کی محبت سے اللہ کے تعلق کا جو باغ لگا ہو تا ہے گناہ کبیرہ یعنی بد نظری وغیرہ ہے ایمان کا وہ ہرا بھرا یودا جل جاتا ہے۔ پھر ایک عرصہ لگے گا تب جاکر دوبارہ یہ ہریالی آئے گی ۔ اس کئے قلب کی سلامتی کی علامت نہی ہے کہ حرام خوشی کے اسباب کو دیکھ کر وہ مست نہیں ہو تا بلکہ نادم ہو کر مشغفر ہوجا تا ہے اور جو صاحب نبت نہیں ہے ، جس کو اللہ تعالیٰ ہے تعلقِ خاص نصیب نہیں ہے وہ مت ہوجاتا ہے ، وجد کرنے لگتا ہے ،اس کے نفس کا سانب لجھومنے لگتا ہے کہ آم کیسی پیاری شکل آر بی ہے ، اب خوب دیکھیں گے تو سمجھ لو کہ یہ تشخص اللہ تعالیٰ کے قرب ولایت سے محروم ہے ، اس کے مزاج میں ابھی دوزخی مزاج شامل ہے ، اعمال دوزخ سے اس کی مناسبت ابھی ختم نہیں ہوئی ، اللہ کے دئے ہوئے رزق سے طاقت حاصل کر کے ان طاقتوں کو اللہ کی نافرمانی میں استعال کررہا ہے تو سمجھ لو کہ یہ مخض اہل اللہ کے مقام صدق اور مقام وفا سے بہت دور ہے ، یہ اللہ کے راستہ میں انتہائی بے وفا اور غدار ہے کہ اللہ کی روٹیاں کھا كر نفس و شيطان كى بات مان رہا ہے اور جو صاحب نسبت ہے ، صاحب ولایت ہے ، صاحب قسمت ہے اور صاحب دولت قرب ہے حسینوں کو د كي كر اس ك قلب ميس لرزيدگى آئ كى ، وه كاين كل كاك يا الله بچا اور میرے حال پر رحم فرما ، میں آپ کو ناراض کرکے اینے دل کو خوش نہیں کرنا جا ہتا۔ جب سے جذبہ نصیب ہوجائے تو سمجھ لو کہ آج

اس کو اللہ کی دوستی نصیب ہوگئی ، اللہ سے اس کا ہمیلی قوی ہوگیا اور نفس سے تعلق کمزور ہوگیا ، بید دشمن کی گود سے نکل گیا اور دوست کی گود میں آگیا ، اللہ کی آغوشِ رحمت میں بید شخص مقبول ہوگیا۔

لبذا ہم سب اللہ سے اللہ کی ایس محبت مائلیں کہ ایک لحہ اس مالک کو ناخوش کر کے اینے دل میں حرام خوشیاں نہ لائیں کیونکہ اس نمک حرامی میں انسانیت کا زوال ہے ، عروج نہیں ہے خروج ہے۔ الیی خوشیاں ذکر اللہ کے منافی ہیں اور اطمینان قلب کا مدار ذکر بر ہے۔ تو جب قلب ذکر سے محروم ہو گیا تو اطمینان سے بھی محروم ہو جائے گا ، نہایت بے اطمینانی اور بے چینی کی زندگی رہے گی ۔ بتائے قرآن یاک کی بہ آیت کیا دلالت کرتی ہے کہ غیر اللہ سے چین اور خوشیاں لینے والا اظمینان یائے گا یا بے چینی یائے گا ؟ ارے اللہ سے دور ہو کر چین کا خواب بھی کوئی نہیں دیکھ سکتا ۔ لہذا اللہ سے دوری ہم سب کو اتنی نا پہندیدہ ہوجائے جیسے مچھلی کو پانی سے دوری میں بے چینی شروع ہوجاتی ہے اور یانی سے دور ہوتے ہی مجھلی تڑپ کر دریا میں جاتی ہے ، آہتہ نہیں جاتی ۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں

### ﴿ فَفِرُّوا إِلَى اللَّهِ ﴾

ماری میہ آیت دلیل ہے کہ تمہاری جانیں مجھلی ہیں اور مارا دریائے قرب تمہارے لئے حیات ہے۔ اگر تم نے ہم کو ناراض کرکے حرام

خوشی در آمد کی تو جیسے مچھلی یانی کے باہر تزیق ہے تم بھی تڑیتے رہو گے لبذا میری طرف آہتہ مت آنا، توبہ میں در مت کرد ، فلط ماحول کو آہتہ آہتہ مت چھوڑو بلکہ جلدی تؤپ کر میرے یاس آجاؤ ففروا الى الله اى عما سوى الله غير الله سے فرار اختيار كرو اور فرار كے معنى بيں كه فوراً بھاكو، خراب حالت ميں ايك لحه قرار مت پكرو، ایک لحد کسی نامحرم کے چبرے اور گالول اور بالول پر نظر نہ تھبراؤ، قرار جاے ایک سینڈ کا ہو یا دس گھنٹہ کا ، قرار تو ہے اور فرار کے خلاف ہے ۔ ففروا کا تھم دے کر اللہ تعالیٰ جاہتے ہیں کہ ہم فورا غیر الله سے فرار اختیار کریں ، ایک لحه کو قرار نه پکڑیں ، ایک سینڈ کو کسی حسین پر نظر نه ڈالیں ۔ ایک فرانسیسی ایر ہوسٹس ہوائی جہاز پر میر صاحب سے تعوید لینا حامتی تھی ، اسے کچھ پریشانی تھی ، وہ سیٹ کے قریب زمین پر بیٹھ کر با ادب ان سے یوچھ رہی تھی اور میر صاحب نظریں بیچی کرکے اسے بتا رہے تھے ۔ اگر یہ صحبت یافتہ نہ ہوتے تو اس کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر آئی سی آئی سی ( مدد ک مدد ک ) کرتے اور آئی س سے ان کی س س حرام لذت سے بھر جاتی ۔ اس کئے اللہ کے راستہ میں اللہ کی ناخوشی کی راہوں سے زیادہ نہیں صرف ایک ذرہ خوشی کی بدستوں سے جموم کر آبا آباکرنے سے کام نہیں ملے گا، آہ آہ سے کام چلے گا، آہا آہا مہیں جائے، آہ آہ جائے۔ اللہ کے راستہ کا غم اُٹھالو کٹین ایک ذرّہ حرام خوشی ہے اپنا دل خوش نہ کرو اور دعا کرو

کہ اے اللہ ہماری زندگی آپ کے لئے وقف ہوجائے۔ آپ ہی نے ہم کو زندگی دی ہے اور اس میں آپ کا کوئی شریک نہیں ہے تو پھر کس کا حق ہے جس پر ہم اپنی زندگی کو وقف کریں۔ جب اللہ ہی نے ہمیں حیات دی ہے تو اللہ کے لئے ہی ہماری حیات وقف ہونی چاہئے لئین ہم اپنے اجزاء تو وقف للہ کرتے ہیں مثلاً کتاب دے دی ، پیسہ دے دیا ، غلہ دے دیا اور مہتم سے کہہ دیا کہ یہ وقف للہ ہے گر ذرا اپنی ذات کو بھی تو وقف للہ کرو۔ خیرات تو وقف للہ کرتے ہو ، حیات کو بھی تو وقف للہ کرکے دیکھو ، ایبا ہے مثل مرہ پاؤگ کہ بھول جاؤگ ساری بدستیاں اور مُر دہ خوریاں اور جسم کے گراؤنڈ فلور کی گندگیاں ، جب پا جاؤگ ایمان اور تقویٰ کی سختیاں ۔

### چراغ مُر دہ کجا عثمع آفتاب کجا

کہاں ہے کسن مجازی کے بجھے ہوئے چراغ اور کہاں اللہ تعالیٰ کے قرب
کا آفتاب ۔ اللہ کے قرب کی لذت جس نے پالی اس نے سلطنت بھے
دی بلکہ بیچنا کہاں مفت میں خیرات کردی ۔ للبذا میں کہنا ہوں کہ مزہ
کی نیت ہی ہے تقویٰ کا راستہ اختیار کرلو کہ اللہ تعالیٰ کے قرب کا مزہ
بے مثل ہے ، دائمی ہے ، بے مثل پاکیزگی کا حامل ہے ، دونوں جہان
کی عزت و راحت ، سکونِ دل اور طماعیت قلب و روح کا ضامن ہے ،
اس کے مزہ کو کوئی بیان نہیں کرسکتا۔ مولانا رومی فرماتے ہیں ۔

## بوئے آل دلبر چو پرال می شود ایں زبال ہا جملہ حیرال می شود

جب الله کی خوشبو اُڑ کر میرے قلب میں آتی ہے تو کوئی زبان الله کی اللہ اس لذت قرب کو بیان نہیں کر سکتی کیونکہ اللہ تعالیٰ کی لذت غیر محدود ہے۔ محدود ہے ، غیر فانی ہے اور ہماری زبان و لغت فانی ہے اور محدود ہے۔ لہذا غیر فانی اور غیر محدود لذت کو ہماری فانی اور محدود لغت کیے تعبیر کر سکتی ہے ۔ میں بیہ نہیں کہنا کہ مزہ چھوڑو بلکہ کہنا ہوں کہ مزہ لینے کے لئے اللہ کی طرف دوڑو ، مزہ لینے کے لئے آؤ ، دائی مزہ ، پاکیزہ لذت ، ہے مثل ، غیر فانی اور غیر محدود لذت ہے۔

وہ شاہِ دو جہاں جس دل میں آئے مزے دونوں جہاں سے بڑھ کے پائے

یہ کیا ہے کہ اُلُو کی طرح دیکھ کر جھوم رہے ہیں اور جب وہی اُسّی برس کی ہوجائے گی تو بھا گو گے گدھے کی طرح

#### ﴿ حُمُرٌ مُسْتَنْفِرَةٌ فَرَّثُ مِنْ قَسُورَةٍ ﴾

یہ بھاگنا اہل اللہ کا بھاگنا نہیں ہے ، اس وقت تو کافر بھی بھاگ جاتا ہے ۔ جب حسینوں پر بڑھاپا آجاتا ہے تو کیا یہودی اور عیسائی ان کی طرف دیکھتا ہے ؟ اگر بڑھاپے کے بعد بھاگے تو کیا کمال کیا۔ عین عالم شباب میں جب کہ شباب کسن لہلہا رہا ہو اس وقت نظر بچا کر اپنی ولایت اور اللہ کی دو تی کا ثبوت پیش کرو تب معلوم ہوگا کہ آپ کے اندر کچھ ہے اور بڑھانے کی فنائیت اور زوال کسن پر آپ کی نظر ہے اور مبی دلیل ہے کہ آپ کو دولتِ لازوال حاصل ہے۔ جو بندہ معرضِ زوال لذتوں ہے گئے جائے تو مبی دلیل ہے کہ اس کے قلب کو اللہ تعالیٰ نے دولتِ لازوال ہے۔

یہ مضامین اولیاء اللہ تعالی اپنی رحمت سے سامعین کی خاطر عطا فرماتے ہیں کتنے محد ثین اور علاء اس وقت یہاں ہیٹھے ہیں اور یہ لوگ کتنی تکلیفیں اُٹھا کر مختلف ممالک سے ہزاروں میل سے آئے ہیں لو ان کی قسمت سے دستر خوان پر تقویٰ اور قرب الہی کی عمدہ بریانی نہیں آئے گی؟ یہی ایک مضمون جو اس وقت بیان ہوا اگر ہم اس پر عمل کرلیس تو اولیاء صدیقین کی خطِ انتہا تک ان شاء اللہ پہنے جائیں گے اور اللہ تعالی سے ہم لوگ اس مقام کو مائیس کہ یا اللہ ہم تو نااہل ہیں ، نالائق ہیں لیکن آپ کر م ہیں جو نالا نقوں کو بھی اپنے کرم سے محروم نہیں فرماتے ۔ اس لئے محض اپنے کرم سے بدون استحقاق ہم کو اولیاء صدیقین کی آخری سرحد تک پہنچاد ہے

بر کریمال کار با دشوار نیست

# چوں عنایات شود با ما مقیم کے بود بیمے ازاں دزدے لئیم

اے خدا اگر آپ کی عنایت اور محبت اور آپ کی رحمت اور بدو ہمارے ساتھ مقیم ہوجائے۔ مقیم کا لفظ کیوں فرمایا ؟ اس لئے کہ آپ کی رحمت متعلاً ہمارے ساتھ ہوجائے۔ یہ نہیں کہ بھی رحمت آجائے اور بھی ہماری نالا تعق کے سبب اللہ اپنی رحمت ہٹالے۔ اگر اللہ کی رحمت ہیئے۔ مثلاً رحمت ہمارے ساتھ نہ ہو تو ہم پھر خراب ہوجائیں گے۔ مثلاً ملتزم پر رحمت ہمارے ساتھ مقیم ہوئی تو مستغفر و تائب ہوگئ اور ملتزم پر رحمت ہمارے ساتھ مقیم ہوئی تو مستغفر و تائب ہوگئ اور اپنی ساتھ ہوگئ کا بادہ ای ملکوں میں آتے ہی پھرسارے گناہ شروع کردئے، رمضان میں تو ولی اللہ ہوگئ اور عید کا چاند دیکھتے ہی شیطان بن گئے اور تقویٰ کا لبادہ اثار کر پھینک دیا۔ یہ دلیل ہے کہ ہماری شامت اعمال کے سبب دوام عنایت حق ابھی ہمیں حاصل نہیں اس کئے سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم وعا فرماتے ہیں :

اَللَّهُمَّ اِنَّىٰ اَسْفَلُكَ الْعَافِيَةَ وَ دَوَامَ الْعَافِيَةِ وَالشُّكْرَ عَلَى الْعَافِيَةِ

اے اللہ میں آپ سے عافیت مانگتا ہوں اور دوامِ عافیت مانگتا ہوں اور عافیت مانگتا ہوں اور عافیت پر شکر کی توفیق مانگتا ہوں۔ ملا علی قاری نے شرح مشکوۃ المسمی بالمرقاۃ میں عافیت کے بیہ معنی لکھے ہیں اَلسَّلَامَةُ فِی الدَّیْنِ مِنَ الْفِشَةِ

وَالسَّلَامَةُ فِي الْبَدَنِ مِنْ سَنِعِي الْأَسْقَامِ وَالْمِحْنَةِ لِيَّنِي وَيِنَ سَلَامَت رَبِّ عُنابِوں سے اور بدن سلامت رہے بُرے بُرے امراض سے اور محنت شاقہ سے ۔ معلوم ہوا کہ دوام عافیت و دوام عنایت حق مطلوب ہے کہ اس سے ہی ہارا دین اور ہاری دنیا سلامت رہ سکتی ہے اور شکر سے نعمت میں ترقی ہوتی ہے اور حقیقی شکر تقویٰ ہے کما فال تعالیٰ:

### ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ وَ آنْتُمْ اَذِلَة فَاتَفُوااللَّهَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾

اللہ نے بدر میں تمہاری مدد کی جب کہ تم نہایت کمزور تھے پس تم تقویٰ اختیار کرو تاکہ تم شکر گذار بندے بن جاؤ۔ پس جو جاہے کہ اللہ تعالیٰ کی عنایات دائماً اس کے ساتھ مقیم ہوجائیں تو اس کا طریقہ تقویٰ ہے۔

تو مولانا فرماتے ہیں کہ اے اللہ اگر آپ کی عنایت و مہربانی و رحمت ساتھ مقیم ہوجائے بینی دائماً ہمارے ساتھ رہے ، دوامِ عنایت نصیب ہوجائے ایک لمحہ بھی ہم آپ کی عنایت سے محروم نہ ہوں تو پھر اس چور اور کمینے نفس و شیطان سے ہمیں کوئی خوف نہیں ، پھر یہ ہمارا کچھ نہیں بگاڑ سکتے کیونکہ جس کو اللہ رکھے اس کو کون چھے اور جس کو اللہ نہ رکھے ساری دنیا اس کو چھے ۔یہ آخری جملہ اس محاورہ ہیں احقر کا اضافہ ہے۔

## آب خوش را صورت آتش مده اندر آتش صورت آبی منهه

مولانا روی فرماتے ہیں کہ اے اللہ پانی کو جمیں آگ نہ دکھائے یعنی
گناہوں کی وجہ سے آپ دلوں کو اور آنکھوں کو بدل دیتے ہیں جس
سے خلاف حقیقت نظر آنے لگتا ہے لہذا جمیں ایسے عذاب سے بچائے
کہ آپ کا راستہ اور آپ کے اولیاء کا راستہ جو پانی کی طرح صاف
شفاف اور حیات بخش ہے جمیں آگ کی طرح خوفناک اور خراب
معلوم ہونے گئے اور آگ میں جمیں پانی نہ دکھائے یعنی نافرمانی اور
گناہوں کا راستہ جو جہنم کی آگ کا راستہ ہے اس کو جمیں لذیذ اور
راحت انگیز نہ دکھائے ، ایبا نہ ہو کہ گناہوں کی نحوست کی وجہ سے
ماتھیں ابسار کے امتحان میں جتلا ہوجائیں اور گناہوں کی لذت کے
فریب میں آجائیں کیونکہ حدیث پاک میں ہے کہ

حُجِبَتِ النَّارُ بِالشَّهَوَاتِ \_\_\_\_الخ

کہ جہنم کی آگ کو شہوات اور لذات نفسانیہ کے پردہ سے چھپا دیا گیا ہے جو اس پردہ کو چاک کرے گا جہنم میں جا گرے گا لہذا گناہوں کے اعمال میں ہم کو لذت اور مستیاں نہ دکھائے ورنہ ہم برباد ہوجائیں گے کیونکہ گناہوں کی وجہ سے عقل خراب کردی جاتی ہے ، پھر گناہ اس کو نہایت لذیذ معلوم ہونے گلتے ہیں اور اس لذت کے اندر جو کلفت چھپی ہوئی ہے اس کا احساس نہیں رہتا ۔ یہ اس وجہ سے ہوتا ہے کہ گناہوں سے عقل میں فتور آجاتا ہے اور نیکیوں سے اور تقویٰ سے عقل میں فتور آجاتا ہے اور نیکیوں سے اور تقویٰ سے عقل میں نور آتا ہے جس کی وجہ سے نیک اعمال اس کو لذیذ معلوم ہوتے ہیں اور اللہ کے راستہ کی تکلیفوں میں اس کو مزہ آتا ہے کیونکہ جانتا ہے کہ

حُحبَتِ الْحَنَّةُ بِالْمَكَارِهِ

جنت تکلیفوں سے ڈھانی دی گئی ہے۔

اے اللہ ہمارے گناہوں کو معاف فرماد یجئے اور تقلیب ابصار کے عذاب سے ہمیں محفوظ فرمائے۔ حق کو حق اور باطل کو باطل دکھائے رب لا تجعلنی بدعاء ک شقیا و صلی الله تعالیٰ علیٰ حیر حلقه محمد و اله و صحبه اجمعین برحمتك یا ارحم الراحمین ۔



# مجلس درس مثنوی

۱۸ رمضان المبارک ۱۸ الله مطابق ۱۲ جنوری ۱۹۹۸، بروز بخته بعد نماز فجر بمقام خافتاه الداديه اشرفيه گلشن اقبال بلاک ۲ کراچی

قطرهٔ دانش که بخشیدی زپیش متصل گردال به دریا ہائے خوایش

ال دیشاہ فر ساویا گاہ دائش دائستن سے ہے جس کے معنی ہیں جاننا ، اس کا مضارع ہوتا ہے داند پھر داند کا دال گرا کر شین برھانے سے حاصل مصدر بن گیا۔

حضرت جلال الدین روی ارشاد فرماتے ہیں کہ اے اللہ آپ نے اپنے کرم ہے علم و دانش کا ایک قطرہ جو مجھے بخشا ہے اے اپنے غیر محدود دریائے علم سے متصل فرماد بجئے ۔ جس کے قطرۂ علم کا اتصال حق تعالیٰ کے غیر محدود دریائے علم سے ہوگیا پھر سوچ لو کہ اس کا علم کیںا ہوگا ۔ اس کا علم مجھی ختم نہ ہوگا ۔اس لئے اللہ والے علماء کے علم کو علماء ظاہر نہیں پاکتے ۔ جن کا قطرۂ علم کتب بنی سے متعلق ہے اور جن کا قطرۂ علم کتب بنی سے متعلق ہے اور جن کا قطرۂ علم کتب بنی سے متعلق ہے اور جن کا قطرۂ علم اللہ تعالیٰ کے دریائے غیر محدود سے متصل ہے

دونوں میں زمین و آسان کا فرق ہے ۔ اس کی مثال ہے ہے کہ جیسے ایک کنوال کھودا اور اس میں باہر سے پانی بجر دیا ہے پانی ایک دن ختم ہوجائے گا۔ یہ مثال ہے علماء غیر صاحب نسبت کے علم کی جنہوں نے کتب بنی سے علم کے حروف اور نقوش تو حاصل کئے لیکن کسی ولی اللہ کی صحبت میں رہ کر علم کی روح حاصل نہیں کی جس کے متعلق ایک محدث کا شعر ہے جو میرے خلیفہ بھی ہیں اور جن کو حضرت مولانا یوسف بنوری صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے حدیث پڑھانے کے لئے مولانا یوسف بنوری صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے حدیث پڑھانے کے لئے جنوبی افریقہ بھیجا تھا، ان کا یہ شعر بہت عمدہ ہے ۔

اگر ملی نہ غلامی کسی خدا کے ولی کی تو علم درس نظامی کو علم ہی نہیں کہتے

اور عالم صاحب نببت کے علم کی مثال ہے ہے کہ جیسے کنوال کھودا اور اتنا کھودا کہ گہرائی میں پانی کے چشمہ تک پہنچ گئے اور زمین کے اندر سے سوتہ پھوٹ گیا اب اس کنویں کا پانی بھی ختم نہیں ہوگا۔ ای طرح جو عالم اللہ اللہ کرتا ہے ، کسی اللہ والے سے اللہ کے لئے دل و جان سے محبت کرتا ہے اور اس سے اپنے نفس کی اصلاح کراتا ہے ، عجابدہ کرتا ہے اور اس سے اپنے نفس کی اصلاح کراتا ہے ، عجابدہ کرتا ہے ، گناہوں سے نیچنے کا غم اٹھاتا ہے ، اس اللہ والے کی برکت سے اپنے علم پر عمل کرتا ہے تو اس کے قطرۂ علم کا اتصال اللہ برکت سے اپنے علم پر عمل کرتا ہے تو اس کے قطرۂ علم کا اتصال اللہ برکت سے اپنے علم پر عمل کرتا ہے تو اس کے قطرۂ علم کا اتصال اللہ برکت سے اپنے علم پر عمل کرتا ہے تو اس کے قطرۂ علم کا اتصال اللہ تعالیٰ کے غیر محدود دریائے علم سے ہوجاتا ہے ۔ پھر اس کا علم ختم تعالیٰ کے غیر محدود دریائے علم سے ہوجاتا ہے ۔ پھر اس کا علم ختم

نہیں ہوتا اور اس کو ایسے ایسے علوم عطا ہوتے ہیں کہ علاء ظاہر انگشت بدندال رہ جاتے ہیں کہ میہ علوم اس کو کہاں سے آرہے ہیں جو کتابوں میں نہیں ملتے

> بنی اندر خود علوم انبیاء بے کتاب و بے معید و اوستا

اپنے اندر علوم انبیاء کا فیضان دیکھتا ہے بغیر کتاب و استاد کے ۔ اگلے شعر میں مولانا اس کی وجہ بیان کرتے ہیں ہے

> حم که از دریا در او را به شود پیش او جیمون با زانو زند

جس ملکے کو سمندر سے خفیہ رابطہ ہوجائے تو اس کے سامنے بڑے برے دریائے جیمون اور دریائے فرات زانوئے ادب تہہ کرتے ہیں کیونکہ ان دریاؤں کا پانی خنگ ہوسکتا ہے لیکن اس ملکے کا پانی خنگ نہیں ہوسکتا کیونکہ اس میں خفیہ راستہ سے سمندر سے پانی آرہا ہے۔ یبی وجہ ہوسکتا کیونکہ اس میں خفیہ راستہ سے سمندر سے پانی آرہا ہے۔ یبی وجہ ہو برے بڑے علاء ظاہر جب کسی صاحب نبیت کی خدمت میں گئے تو جیران رہ گئے کہ یا اللہ یہ کیا علوم ہیں جن کی جمیں ہوا بھی نہیں تو جیران رہ گئے کہ یا اللہ یہ کیا علوم ہیں جن کی جمیں ہوا بھی نہیں گئی۔ سید سلیمان ندوی رحمۃ اللہ علیہ کا علم معمولی نہیں تھا، شرق اوسط تک اس کے علم کا غلغلہ تھا لیکن شروع میں یہ تصوف کے قائل نہیں تک ان کے علم کا غلغلہ تھا لیکن شروع میں یہ تصوف کے قائل نہیں تک ان کے علم کا غلغلہ تھا لیکن شروع میں یہ تصوف کے قائل نہیں

تھے۔ حضرت کے بھانج حضرت مولانا ظفر احمد عثانی رحمۃ اللہ علیہ سے ان کے مراسم تھے۔ ایک دفعہ مولانا نے ان کو مثنوی کا ایک شعر لکھے کر بھیج دیا جس سے سید صاحب کے دل پر چوٹ لگ گئی وہ کیا شعر تھا ۔

## قال را بگذار مرد حال شو پیش مرد کاملے یامال شو

قال کو چھوڑو اور صاحبِ حال بنو اور کیے بنوگے ؟ کسی مردِ خدا صاحبِ نبیج گئے نبیت کے سامنے اپنے نفس کو مٹادو۔ سیر صاحب تھانہ بھون پہنچ گئے اور حضرت تھیم الامت مجدد الهلت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کی ایک ہی مجلس سے اتنے متاثر ہوئے کہ مجلس کے بعد خانقاہ کی چوکھٹ کیلا کر رونے گئے اور فرمایا کہ میں سمجھتا تھا کہ میں بہت بڑا عالم ہوں لیکن آج معلوم ہوا کہ مجھے تو علم کی ہوا بھی نہیں گئی، علم تو اس بوڑھے بوریہ نشین کے یاس ہے اور پھریہ شعر فرمائے ۔

جانے کس انداز سے تقریر کی پھر نہ پیدا شبۂ باطل ہوا آج ہی پایا مزہ قرآن میں جیسے قرآن میں جیسے قرآن آج ہی نازل ہوا چھوڑ کر قدریں و درس و مدرسہ شیخ بھی رندوں میں اب شامل ہوا

اس آخری شعر میں بظاہر درس و تدریس و مدرسه کی توہن معلوم ہوتی ہے کیکن تو ہین نہیں ہے بلکہ مراد یہ ہے کہ پہلے منطق و فلفہ اور علوم ظاہرہ کا غلبہ تھا ، اب عشق الہی کا غلبہ ہو گیا ، علم درجہ ثانوی ہو گیا اور مولی درجہ اولیں ہو گیا تعنی جو علم مدرسوں میں عالم منزل مولیٰ کرتا ہے پہلے ای کو کافی سمجھتے تھے اور اللہ والوں کی صحبت سے جو دردِ محبت اور آہ و فغال اور ان علوم پر عمل کی توفیق ملتی ہے جو ہمیں بالغ منزل مولیٰ کرتی ہے اس کی دل میں اہمیت نہ تھی۔ اب زاویہ نگاہ بدل گیا اور یقین آگیا کہ مولی افضل ہے علم مولیٰ سے لیکن علم مولیٰ بھی ضروری ہے ورنہ مولی کا راستہ کیسے معلوم ہوگا اس لئے درس و تدریس بھی ضروری ہے ، کچھ علاء ایسے ہونے جائیں جن کا علم ز بروست ہو لیکن ان کے علم پر اللہ کی محبت غالب ہو پھر ایبا عالم نور ّ علیٰ نور ہو تا ہے ، جس کے علم پر اللہ کی محبت غالب ہو گئی اس کے علم میں حاشی بڑھ جاتی ہے اور ایک عالم اس سے سیراب ہوتا ہے لہذا اس شعر سے مراد مدرسہ چھوڑنا نہیں ہے بلکہ مدرسہ کے علوم پر اللہ کی محبت کو غالب رکھنا ہے تاکہ عالم منزل بالغ منزل ہوجائے اور پیہ نعمت خانقاہوں سے ، اہل دل کے سینوں سے ملتی ہے۔

اس کے بعد سید صاحب نے حضرت حکیم الامت سے بیعت کی درخواست کی لیکن واہ رے حکیم الامت ۔ حضرت نے ان کی اصلاح کے لئے فرمایا کہ میں ابھی آپ کو بیعت نہیں کروں گا۔ آپ کی فلاں فلاں تصنیف میں فلاں فلاں غلطی ہے جو ہمارے اکابر اہل سنت کے مسلک کے خلاف ہے لہذا العلائية بالعلائية کے تحت اپنے رسالہ میں ان اغلاط ہے اپنا رجوع شائع کریں تو پھر آپ کو بیعت کرول گا۔ یہ سید صاحب کا بہت بڑا امتحان تھا کیونکہ اتنے بڑے عالم کو اپنی علمی کو تاہیوں کے اعلان میں جاہ مانع ہوتی ہے لیکن سید صاحب کے چوٹ لگ چکی مخمی ۔ گئے اور اپنے دارالمصنفین کے رسالہ المعارف میں اعلان شائع کیا اور رسالہ لے کر حضرت کی خدمت میں حاضر ہوئے ۔ خضرت خوش ہوگئے اور فرمایا

#### از سلیمال گیر اخلاص عمل

اگر اخلاص سیکھنا ہے تو سید سلیمان ندوی سے سیکھو اور سید صاحب کو بیعت کرلیا ۔ میرے شیخ حضرت شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرماتے سے کہ جب کوئی غیر عالم کسی اللہ والے سے بیعت ہوکر اللہ اللہ کرتا ہے تو صاحب نور ہوتا ہے لیکن جب کوئی عالم سلسلہ میں داخل ہوتا ہے اور اللہ اللہ کرتا ہے تو نور علی نور ہوجاتا ہے ایک علم کا داخل ہوتا ہے اور اللہ اللہ کرتا ہے تو نور علی نور ہوجاتا ہے ایک علم کا نور دوسرے ذکر کا نور ۔ سید صاحب نے جب اللہ اللہ کیا اور اللہ کی محبت کامزہ ملا، نسبت عطا ہوئی اس وقت کے ان کے اشعار عجیب و غریب ہیں ۔ فرماتے ہیں ۔

نام لیتے ہی نشہ سا چھا گیا ذکر میں تاثیر دور جام ہے اور نمازِ تہجد کے بارے میں فرمایا \_

وعدہ آنے کا شبِ آخر میں ہے صبح سے ہی انتظار شام ہے

حضرت تحکیم الامت سے تعلق کے بعد سید صاحب کے حالات بدل گئے اور حضرت نے خلافت بھی عطا فرمائی اور شیخ کی محبت میں ان کے یہ اشعار بہت درد بھرے ہیں ہے

> جی تجر کے دیکھ لو یہ جمال جہاں فروز پھر یہ جمال نور دکھایا نہ جائے گا چاہا خدا نے تو تری محفل کا ہر چراغ جاتا رہے گا یوں ہی بجھایا نہ جائے گا

جس کو جو ملا ہے شخ کی غلامی ہی ہے ملا ہے ورنہ عالم کے علم پر اس
کے نفس کے اندھیرے چھائے رہتے ہیں ، اپنے علم پر عمل کی توفیق نہیں ہوتی اور اگر عمل ہوتا ہے تو اخلاص نہیں ہوتا ، علم کی کمیت تو ہوتی ہے کیفیت نہیں ہوتی ۔ حضرت قطب العالم مولانا رشید احمد صاحب گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اخلاص بغیر صحبت اہل اللہ کے مل ہی نہیں سکتا ۔ آپ تجربہ کرکے دیکھ لیس کہ غیر صحبت یافتہ عالم کے علم و عمل میں فاصلے ہوں گے ۔ علم اس کے لئے شہرت و جاہ عالم کے علم و عمل میں فاصلے ہوں گے ۔ علم اس کے لئے شہرت و جاہ اور تن پروری کا ذرایعہ ہوتا ہے ۔ ای کو مولانا رومی فرماتے ہیں ۔

# علم را برتن زنی مارے بود علم گر بردل زنی یارے بود

جو اللہ کی رضا کے لئے علم کی طلب میں گھر سے نکا اس کے لئے اس مجاہد کا ثواب ہے جو جہاد کے لئے نکا ہے یہاں تک کہ وہ گھر لوٹ آئے کیونکہ دین کو زندہ کرنے میں اور شیطان کو ذلیل کرنے میں اور نشیطان کو ذلیل کرنے میں اور نفس پر مشقت اٹھانے میں وہ مجاہد ہی کی طرح ہے ۔ اس طرح علماء سوء کے لئے جو علم کو دنیا داری ، تن پروری اور اپنی عزت و جاہ کے لئے آلہء کار بناتے ہیں احادیث میں سخت وعیدیں وارد ہیں ۔ حضور صلی اللہ علیہ سلم ارشاد فرماتے ہیں :

مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ لِيُحَارِىَ بِهِ الْعُلَمَاءَ أَوْ لِيُمَارِيَ بِهِ السُّفَهَاءَ أَوْ يَصْرِفَ بِهِ وُجُوْهَ النَّاسِ اِلَيْهِ أَدْخَلَةَ اللَّهُ النَّارَ (ترمذي باب ما حاء في من يطلب بعلمه الدنبا ص ٩٤ ج٢) یعنی جو اس نیت سے علم حاصل کرے کہ علاء سے فخر کرے یا بے وقو فوں اور جاہلوں سے جھڑے یا لوگوں کو اس کے ذریعہ اپنی طرف متوجہ کرے تاکہ لوگ اس کی تعظیم کریں ، مراد لیہ ہے کہ علم سے اس کی غرض طلب دنیا ، شہرت و مال و جاہ وغیرہ ہو اس کے لئے جہنم کی وعید ہے۔

اور ایک دوسری حدیث میں ارشاد ہے:

مَنْ تَعَلَّمَ عِلْمًا مِمَّا يُبْتَعَىٰ بِهِ وَجُهُ اللَّهِ لَا يَتَعَلَّمُهُ إِلَّا لِيُصِيْبَ بِهِ عَرَضًا مِنَ الدُّنْيَا لَمْ يَجِدُ عَرَفَالْحَنَّةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَعْنِي رِيْحَهَا (ابن ماحه باب الانفاع بالعلم ولعمل به ص ٢٢ . ابوداؤد كتاب العلم، باب في طلب العلم لغير الله)

یعنی قرآن و حدیث کا جو علم الله تعالیٰ کی رضا کے لئے سیکھا جاتا ہے اس علم کو آگر کوئی اس لئے سیکھتا ہے کہ دنیا کا مال و متاع حاصل کرے تو حضور صلی الله علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ایبا شخص جنت کی خوشبو ہجی نہیں یائے گا۔

اس لئے تخصیل علوم دینیہ کے لئے تصبیح نیت اور اخلاص انہائی ضروری ہے۔ اگر یہ حاصل نہیں تو علم اس کے لئے وبال ہے اور اخلاص بغیر اللہ والوں کی صحبت کے نہیں ملتا۔ بڑے سے بڑا علامہ بھی اگر اللہ والوں سے مستغنی ہوگا تو اس کا علم اس کو نفس کی قید سے آزاد نہیں کراسکتا۔ اس کے نور علم پر نفس کے اند چرے ہوں گے جس

ے اس كا علم ند خود اس كے لئے مفيد ہوگا ند أمنت كے لئے مفيد ہوگا ند أمنت كے لئے مفيد ہوگا۔ اس لئے مولانا روى دعاكرتے ہيں كد \_

قطرهٔ علم است اندر جان من وا رمانش از جوا و زخاک تن

اے اللہ علم کا جو قطرہ آپ کا بخشیدہ اور عطا فرمودہ میری جان میں موجود ہے اس قطرۂ علم پر میری خواہشات نفس کے اندھیرے چھائے ہوئے ہیں اور وہ قطرۂ علم میری خاک تن یعنی میرے عناصر اربعہ (آگ مٹی پانی اور ہوا) کے گندے تقاضوں میں چھپا ہوا ہے آپ اپنے کرم سے اسے نفس کی قید سے رہائی دلا دہیجئے اور اپنے دریائے نور کے سے میرے اس قطرۂ علم کو متصل فرماد پیجئے کیونکہ آپ کے نور کے سامنے ہوائے نفس کے اندھیروں کی کیا مجال ہے جو تھم سکیں ۔ مولانا رومی فرماتے ہیں ۔ مولانا رومی فرماتے ہیں ۔

که گریزد ضدما از ضدما شب گریزد چول بر افروزد ضیا

ہر ضد اپنی ضد سے بھاگت ہے جس طرح رات کی تاریکی بھاگ جاتی ہے جیسے ہی صبح کی روشنی نمودار ہوتی ہے ۔

انسان کی تخلیق عناصر اربعہ سے ہوئی ہے بعنی آگ پانی مٹی اور

ہوا ہے اور یہ حاروں چیزیں ایک دوسرے کے متضاد ہیں ۔ ان کو روح روکے ہوئے ہے لہٰذا جب روح نکل جاتی ہے تو حاروں عضر اپنے اینے مراکز اور متعقر کی طرف چلے جاتے ہیں۔ آگ آگ میں ، یانی یانی میں ، مٹی مٹی میں اور ہوا ہوا میں مل جاتی ہے چنانچہ جھ ماہ بعد اگر قبر کھود کے دیکھو تو کچھ نہیں ملے گا۔ اس کئے روح جتنی زیادہ قوی ہوگی اتنے ہی عناصر اربعہ مغلوب اور تابع رہیں گے کیونکہ جب مرکز توی ہوتا ہے تو حزبِ اختلاف یعنی ایوزیشن دبی رہتی ہے اور اگر مر کز کمزور ہو گیا تو حکومت ایوزیشن کی ریشہ دوانیوں سے پریشان رہتی ہے اور صوبوں میں انتشار ، تشکش اور بغاوت شروع ہوجاتی ہے ۔ ای طرح روح میں طاقت اللہ کی عیادت ، فرمان برداری اور نور تقوی سے آتی ہے لہٰذا جسم کے عناصر متضادہ پر روح کی گرفت اور کنٹرول سیمج رہتا ہے اور بیہ عناصر سکون سے رہتے ہیں اور گناہ روح کو کمزور کرتا ے ۔ لہذا بد نظری عشق مجازی اور غیر اللہ سے عشق بازی میں بریشانی بڑھنے کی وجہ یہ ہے کہ اللہ کی نافرمانی سے روح کمزور ہو گئی اور اس کے اپنے عناصر اربعہ متضادہ یر اس کا کنٹرول کمزور ہو گیا اور دوسرے بد نظری کر کے اور کسی معثوق کو دل دے کر اس معثوق کے جار عناصر متضادہ کا بوجھ بھی اس نے اینے سر لے لیا اس طرح اب آٹھ عناصر کا بوجھ پڑ گیا ، چار اینے عناصر متضادہ کا بوجھ اور چار اس معثوق مجازی کے عناصر کا بوجھ ۔نافرمانی سے روح تو کمزور ہو گئی اور عناصر

متضادہ کا بوجھ دوگنا ہوگیا گویا مرکز کمزور ہوگیا اور ابوزیش قوی ہوگئ البذا صوبوں میں کشکش ، انتشار اور بغاوت شروع ہوجاتی ہے ، آکھوں کے صوبہ میں بغاوت ہوتی ہے کہ اس معثوق کو دکھ کر حرام لذت حاصل کرتی ہیں ، کانوں کا صوبہ بھی بغاوت کرتا ہے اور اس معثوق کی باتوں سے حرام لذت در آمد کرتا ہے ، ای طرح ہاتھ پاؤں کان ناک سب اللہ کی نافرمانی میں مبتلا ہوجاتے ہیں جس سے روح معذب اور ہے چین ہوجاتی ہی با کو سکون نہیں پاتی ای لئے اکثر ایسے لوگ آخر میں یا پاگل ہوجاتے ہیں یا خود کشی کر لیتے ہیں اور تاریخ ایسے میں ایک مثال نہیں مل سکتی کہ کسی اللہ والے نے خود کشی کی ہو یا پاگل اور مجنوں ہوگیا ہو۔ میرا شعر ہے ۔

خدا کی سرکشی سے خود کشی ہے مل و دولت میں اللہ والوں سے نہیں الیا سا جاتا ہوں کے عشق سے دنیا میں ہر عاشق ہوا پاگل بناہوں سے سکوں یاتا تو کیوں یاگل کہا جاتا

عشق مجازی کی بیر تقریر فلسفیانہ اور منطقیانہ ہے ، نہ میں نے کہیں سی نہ پڑھی اور شاید آپ نے بھی کہیں نہ سی ہو اللہ تعالی نے اپنے کرم سے میرے دل کو بیر مضمون عطا فرمایا فالحمد لله رب العالمین ۔

تو وار ہائش از ہوا و زخاک تن میں ہوا سے مراد ہوائے نفس ہے

یعنی نفس کی بُری بُری خواہشات ، گناہوں کے گندے تقاضے۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا وَ نَهٰی النَّفْسَ عَنِ الْهُویٰ که میرے خاص بندے بُری خواہش کو روکتے ہیں یہ اہل جنت کا راستہ ہے ۔اس آیت کی ترتیب میں غور کیجئے تو یہ بات سمجھ میں آئے گی۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

#### ﴿ وَ اَمُّنا مَنْ خَنافَ مَقَنامَ رَبُّهِ ....الخ ﴾

جو اینے رب کے سامنے کھڑے ہونے سے ڈرا ہو یعنی قیامت کے دن الله تعالی کے سوال اعمال اور حساب کتاب سے اتنا ڈرے جس کا شمرہ يه مرتب ہوكه و نَهَى النَّفْسَ عَن اللَّهُويْ اين لفس كو بُرى خوابش سے روک دے فَاِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَاوِيٰ اللهِ لُوگُوں بَي كا تُحكانه جنت ہے ۔ معلوم ہوا کہ اتنا خوف مطلوب ہے جو نفس کو بُری خواہش سے روک دے یہ اہل جنت کا راستہ ہے ۔ یہ مطلب نہیں کہ ان ہے بھی خطا ہی نہیں ہوتی اگر مجھی احیاناً خطا ہو جائے تو استغفار و توبہ سے اس کا تدارک کرتے ہیں۔ اس کے برعکس جو مخص اینے نفس کو بری خواہش سے نہ روک سکے ، نافرمانی کو مسلسل این غذا بنالے اس کا خوف الل جنت کا خوف نہیں ہے ۔ ابھی اس کا خوف بالغ نہیں ہوا، ثمر آور اور بتیجہ خیز نہیں ہوا ورنہ بیہ اینے نفس پر قابو یاجاتا ، ابھی بیہ سخف اہل جنت کے راستہ یر تہیں ہے۔ مولانا رومی اس کئے یہ دعا فرمارہے ہیں کہ اے اللہ بعض وقت

علم ہوتا ہے لیکن نفس کے شر کی وجہ سے عمل کی توفیق نہیں ہوتی اس کئے عناصر اربعہ اور تقاضائے نفسانیہ کے غلبہ سے مجھے نجات عطا فرمائية تاكه میں این علم یر عمل كر سكوں۔ اى لئے حضور صلى الله عليه وسلم نے اپني أمت كو بيہ دعا سكھائى اللَّهُمَّ اللهمْنِي رُشْدِي اے الله رشد و بدایت کی باتوں کو میرے دل میں البام فرماتے رہے لیکن بعض وقت الہام رُشد ہوجاتا ہے ، لیکن نفس کے شر کی وجہ ہے اس یر عمل نہیں کرتا مثلا جانتا ہے کہ اس حسین کو دیکھنا سیجے نہیں ، اللہ تعالیٰ کی نارا ضگی کا سبب ہے لیکن نفس کی شرارت ہے دیکھتا ہے اس لئے حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے الہام رُشد مانگ کر فورا یہ مانگا وَ اَعِدْنِيْ مِنْ شَرِّ نَفْسِيْ اور مجھ ميرے نفس كے شر سے بحاية تاكه الیا نہ ہو کہ ہدایت کا علم ہونے کے باوجود نفس کی شرارت سے مغلوب ہو کر میں اس پر عمل نہ کروں۔

ای طاقت کو حاصل کرنے کے لئے خانقابوں میں اہل اللہ کی صحبتوں میں رہا جاتا ہے کہ اتنا خوف حاصل ہوجائے کہ ہم اپنے نفس کی بُری خواہشوں کو روک سکیں جس کو مولانا رومی نے اس شعر میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کا عطا فرمودہ قطرہ علم ہمارے عناصر اربعہ یعنی خواہشات نفسانیہ کی قید سے آزاد ہوجائے۔ لہذا شخ کے ساتھ سفر و حضر میں یہی نیت رکھو کہ ہمیں تقوی حاصل ہوجائے اور اللہ ہمیں مل حضر میں یہی نیت رکھو کہ ہمیں تقوی حاصل ہوجائے اور اللہ ہمیں مل حائے ورنہ شیطان و نفس نیت میں غیر اللہ کی ملاوٹ کرے عمل کو

ضائع کردیتے ہیں مثلاً میہ کہ شخ کے ساتھ دستر خوان پر طرح طرح کی غذائیں ملیں گی ، طرح طرح کے شہر اور ملک دیکھیں گے ، طرح طرح کے شہر اور ملک دیکھیں گے ، طرح طرح کے ممکین چہرے دکھے کر حرام لذت اینٹھیں گے وغیرہ بے نفس کی چوریاں ہیں کہ اگر ان سے ہشیار نہ رہے تو شخ کی صحبت میں رہتے ہوئے محروم رہے گا۔ اللہ تعالی ہم سب کو اپنے نفس کے مکائد کو سمجھنے کی توفیق عطا فرمائے۔

اس زمانہ میں سب سے بڑا اللہ باطل اور نفس و شیطان کا سب سے برا جال یہ حسین شکلیں ہیں ۔ جس کو اللہ تعالیٰ بدنظری سے حفاظت کی توفیق عطا فرمادے تو سمجھ لو اس پر عظیم الثان انعام نازل ہو گیا اور سمجھ لو کہ بس وہ مولی والا ننے والا ہے اور جو یہ کے کہ ارے دیکھنے سے کیا ہوتا ہے ، نہ لیا نہ دیا فقظ دیکھ لیا تو یہ انتہائی احمق اور گدھا ہے اور مجھی اللہ کو تنہیں یاسکتا کہ نظر بازی کو معمولی گناہ سمجھ رہا ہے۔ اگر میہ معمولی گناہ ہو تا تو سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم اس کو آ تکھوں کا زنا نہ فرماتے ۔ آج اس سے لوگ کولہو کے بیل کی طرح ترقی سے محروم ہیں اور یہ کوئی معمولی نقصان نہیں ہے ، بدنظری كرنے والا اولياء صديقين كى خط انتها تك نہيں پہنچ سكتا اور جب موت آئے گی تب اس کو حسرت ہو گی کہ جن پر مرے تھے آج انہوں نے ساتھ جھوڑ دیا اور قبر میں جنازہ تنہا اُر رہا ہے ۔ کاش ہم تقوی اختیار کرتے تو ہمیں مولی مل جاتا اور ہم اولیاء صدیقین کی آخری سرحد تک

پہنچ جاتے ۔

لیکن اس وقت پچھتانے سے پچھ فائدہ نہ ہوگا۔ جیتے ہی ان لیاوں کو جھوڑ دو ، حرام لذتوں سے توبہ کرلو ، نگاہوں کی حفاظت کرلو تو ان لیلاؤں کا اور تمام لذتوں کا حاصل دل میں اللہ تعالیٰ دینے پر قادر ہے۔ علماء حضرات اس کی دلیل ما تمیں گے کیونکہ مولوی آل باشد کہ بدون دلیل خاموش نہ شود مولوی وہ ہے جو بلا دلیل کے خاموش نہ رہے ۔ تو اس کی اتنی پیاری دلیل ہے کہ مزہ آجائے گا۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں :

#### ﴿ أَلِيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾

کیا اللہ اپنے بندہ کے لئے کافی نہیں۔ بولئے کیا اس میں تذکرہ ہے کہ اگر کیلی نہ ملی تو مولی جمہیں کافی نہ ہوگا اور تمہاری زندگی کیسے گذرے گی؟ اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ تمہارا مولی تمہارے لئے ہر حال میں کافی ہے۔ جو لیلاؤں کو خمک دے سکتا ہے وہ بغیر لیلاؤں کے تمہارے قلب و جاں میں دنیا بحر کی تمام لذتوں کا حاصل اور سرور داخل کرسکتا ہے۔ بس ذرا محبت سے اللہ کا نام لے کر تو دیکھو، اللہ کے لئے حرام لذتوں کو ترک کر کے تو دیکھو کہ کیا ماتا ہے لیکن بات یہ ہم کہ تم اور ہر جنس اپنی جنس کی طرف مائل ہوتی ہے اور یہ اس کا فطری تقاضا ہے۔ پس ہماری مٹی مٹی پر مٹی ہوکر مٹی ہونا چاہتی کا فطری تقاضا ہے۔ پس ہماری مٹی مٹی پر مٹی ہوکر مٹی ہونا چاہتی کے نان اللہ تعالی چاہتے ہیں کہ تم اپنی مٹی کی فطرت کے خلاف

میری طرف پرواز کرو تب تمہاری قیمت بڑھے گی۔ جن چیزوں ک فطرت میں پرواز ہے ان کا اُڑنا کیا کمال ہے ، کمال ہے ہے کہ جن کو مٹی ہے ہم نے پیدا کیا ان کو پرواز حاصل ہو۔ جیسے ہوائی جہاز کے جینے اجزاء ہیں سب مٹی کے ہیں ، اس کا لوہا ، اس کا تانبہ اس کا تمام ماذہ اور مبیر بل زمین ہے ہاں لئے اپنی فطرت کے مطابق تمام جہاز زمین پر رکھے ہوئے ہیں گر یہی جہاز اپنی فطرت کے خلاف کب پرواز زمین پر رکھے ہوئے ہیں گر یہی جہاز اپنی فطرت کے خلاف کب پرواز کرتا ہے ؟ جب کوئی پائلٹ ہو اور جہاز میں پڑ ول ہو تب اے پرواز عطا ہوتی ہے۔ ہوائی جہاز کا فیک آف کرنا تین "پ" پر موقوف ہے عطا ہوتی ہے۔ ہوائی جہاز کا فیک آف کرنا تین "پ" پر موقوف ہے ۔ ایک پائلٹ جو اس کو صحیح رُخ اور صحیح منزل کی طرف لے جائے دوسرے پڑ ول جو جہاز کو اُڑانے کا ایند ھن ہے۔ معلوم ہوا کہ پائلٹ اور پڑ ول پرواز کی خانت دیتے ہیں ۔

ای طرح ہمارے جسم کی مٹی کو اللہ کی طرف پرواز کرانے کا پائلٹ کون ہے ؟ شخ ہے اور پٹرول اور اسٹیم کیا ہے ؟ اللہ تعالیٰ کی محبت ہے لیکن یہ اسٹیم کیسے بنتی ہے ؟ اللہ تعالیٰ کی مرضی کے خلاف فنس کی جو خواہشات ہیں ان کو روکنے کا غم اٹھانے سے یہ اسٹیم بنتی ہے اور جو جتنا زیادہ غم اٹھاتا ہے اتنی ہی زیادہ تیز یہ اسٹیم بنتی ہے اور جس طرح جہاز کو اس کی فطرت کے خلاف زمین سے اُڑانے کے لئے بہت زیادہ پٹرول چاہئے ای طرح ہمارا جسم جو مٹی کا ہے اور مٹی کی جو رسٹی کی طرف بیزوں پر ، مٹی کی شکلوں پر فدا ہونا چاہتا ہے اس کو اللہ کی طرف

پرواز کرانے کے لئے محبت کا پٹرول بہت زیادہ چاہئے اور یہ پٹرول نفس کی حرام خواہشات کی مخالفت یعنی گناہ اور اسباب گناہ سے مباعدت سے بنتا ہے۔ اگر یہ پٹرول نفیب ہوگیا تو ہماری روح کا جہاز ہمارے جسم کو لے کر اللہ کی طرف اُڑ جائے گا۔ اس کو مولانا نے فرمایا کہ جو علم اللہ تعالیٰ نے اپنی معرفت کا ہمیں عطا فرمایا ہے وہ ان خواہشات نفسانیہ سے مغلوب ہے اس لئے ہم اللہ تک نہیں پہنچ رہے جی جب خواہشات نفسانیہ سے مغلوب ہے اس لئے ہم اللہ تک نہیں پہنچ رہے جی جب خواہشات نفسانیہ کے مغلوب کرلوگے تو علم پر عمل کی توفیق جی جب بوجائے گی اور ایک دم اللہ کی طرف اُڑ جاؤگے ۔۔۔

جسم کو اپنا سا کرکے لے چلی افلاک پر اللہ اللہ بیہ کمالِ روحِ جولاں دیکھئے

جلد الله والا بننے كا بيه بہترين نسخه ہے۔

اور جو شخص اللہ کے راستہ کا غم نہیں اٹھائے گا، حینوں سے نظر نہیں بچائے گا، اپنے نفس کا غلام رہے گا، بُری تمناؤل کا خون نہیں کرے گا اس کو محبت کا بیہ پٹر ول بھی عطا نہیں ہوگا جو اس کو اُڑا کر اولیاء صدیقین کی آخری سرحد تک پہنچا دے ۔ لہذا بیہ زندگی ایک ہی بار ملی ہے دوبارہ نہیں طے گی ہم سب جان کی بازی لگا کر اللہ کی محبت کی بیہ اسٹیم حاصل کرلیں تاکہ دائی خوشی اور دائی راحت باجا کیسے اللہ ہم قائن المنا تُحِبُ وَ نَرْضیٰ

# مجلس درس مثنوی

۱۹ رمضان السبارک ۱<u>۸ می ا</u>ه مطابق ۱۸ جنوری <u>۱۹۹۸</u>، بروز اتوار بعد نماز فجر بوقت سازھے چھ بج بمقام خانقاہ الدادید اشر فید گلشن اقبال بلاک ۲ کراچی

### دست ما چوپائے مارا می خورد بے امانِ تو کے جاں کے برد

ال فضاہ فر ہاجا گاہ آہ کیا درد تجرا شعر ہے۔ مولانا الدین رومی کا مقام ان کے کلام سے پتہ چلتا ہے کہ یہ کتنا بڑا فحض ہے۔ فرماتے ہیں کہ اے اللہ میرا ہی ہاتھ میرے پیر کو کھا رہا ہے ، دوسرا ہم کو نقصان نہیں پہنچا رہا ہے ، میں خود اپنے ہاتھوں سے گناہ کرکے اپنے پاؤں پر کلہاڑی مار رہا ہوں للبذا بغیر آپ کے کرم اور آپ کی حفاظت اور آپ کی پناہ اور شحفظ کے کون اپنی جان کو سلامتی سے لے جاسکتا ہے۔ کیا عاجزی ہے اور کیا درخواست ہے ، کیا پیارا مضمون ہے اور کتنا نور ہے اس شعر میں ۔ اور کس پیارے انداز سے مضمون ہے اور کتنا نور ہے اس شعر میں ۔ اور کس پیارے انداز سے مولانا گناہوں سے شحفظ اور پناہ کی اللہ تعالی سے درخواست کر رہے مولانا گناہوں سے شحفظ اور پناہ کی اللہ تعالی سے درخواست کر رہے

ہیں کہ اے اللہ آپ ہمیں اپنی امان میں لے کیجئے تب ہی ہم گناہوں سے کی سکتے ہیں ۔ جب اللہ تعالیٰ کا فضل ہوتا ہے تو گناہوں کے ہراروں جال قدموں ہر آجائیں تو بھی آدمی ان سے نے جاتا ہے مثلا گناہ خود اس کے پاس پہنچ جائے تو جس کو اللہ تعالی بھانا جائے ہیں تو اول نظر پڑتے ہی گناہ کی آخری منزل کی غلاظت اس کے سامنے آجاتی ہے جس کو میں کہنا ہوں کہ ناف کے اویر فرسٹ فلور ہے اور ناف کے نیچے کراؤنڈ فلور ہے تو جس پر اللہ کا کرم ہوتا ہے تو فرسٹ فلور پر نظر پڑتے ہی اس کو گراؤنڈ فلور کی گندگی کا ایکسرے سامنے آجاتا ہے کہ یہ چمرہ اور آئکھیں اور یہ گال اور بال تم کو گراؤنڈ فلور کی گٹر لا تنوں میں لے جائیں گے اور تمہاری تقدس مآنی کو شیطانیت میں تبدیل کردیں گے۔ یہ میں درس اور سبق شہیں دے رہا ہوں تصوف اور سلوک کی جان پیش کررہا ہوں اور دردِ دل سے پیش کررہا ہوں کہ کسی کے فرسٹ فلور سے دھوکہ نہ کھاؤ ورنہ زندگی تاہ ہوجائے گی کیونکہ عشق مجازی کی تمام منزلیں گناہ پر ختم ہوتی ہیں ۔ اس پر میرا

> عشقِ بنال کی منزلیں ختم ہیں سب گناہ پر جس کی ہو ابتدا غلط کیسے صحیح ہو انتہا

اور گناہ سے تم اللہ سے کوسول دور ہوجاؤگے اور پھر مرنے کے بعد

ہاتھ ملو گے لیکن اس وقت کچھ نہ بن پڑے گی کیونکہ وہ دارالجزاء ہے ،
دارالعمل ختم ہو گیا۔ ہاتھ ملنے سے وہاں پھر کچھ نہیں ہوگا۔ جس پر اللہ
کا فضل ہوتا ہے وہی بد نظری سے محفوظ رہتا ہے کیونکہ اس کو یقین
ہوتا ہے کہ بد نظری سے میں اللہ کی رحمت سے دور ہوجاؤں گا اور نبی
صلی اللہ علیہ و سلم کی بددعا

#### لَعْنَ اللَّهُ النَّاظِرَ وَالْمَنْظُوْرَ اللَّهِ

کا مستحق ہوجاؤں گا۔ سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جو بد نظری کرتا ہے اے خدا تو اس پر لعنت فرما اور اپنے کو دکھانے والے پر بھی یعنی ناظر پر بھی لعنت اور منظور پر بھی لعنت ۔ محدث عظیم ملا علی قاری رحمۃ اللہ علیہ اس حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں کہ یہاں متعلقات نظر کا تذکرہ نہیں ہے ، نہ لڑکا نہ لڑکی کسی کا تذکرہ نہیں یعنی کسی متعلقات نظر کا تذکرہ نہیں کیا تاکہ تھم عام رہے اور ہر وہ نظر جو اللہ کسی متعلق کو مخصوص نہیں کیا تاکہ تھم عام رہے اور ہر وہ نظر جو اللہ کسی مرضی کے خلاف ہے اس میں شامل ہوجائے ۔ یہ کلام نبوت کا کمال بلاغت ہے۔

بس گناہ سے بیچنے کی ہمت کرے اور اللہ تعالیٰ سے دعا بھی کرے کو کلہ جیسا کہ مولانا رومی نے فرمایا کہ بغیر فضل کے کام نہیں بنآ۔ میراشعر ہے ۔

بنآ۔ میراشعر ہے ۔

کام مذآ مے فضل سے اتخت

فضل کا آسرا لگائے ہیں

#### مرکب توبه عجائب مرکب است تا فلک تا زد بیک لحظه زیست

ار شان فر داد اکد مولانا روی فرماتے ہیں کہ توبہ کی سواری عجیب سواری ہے کہ گنبگار بندہ کو پستی سے انتخاکر ایک لمحہ میں آسان تک پہنچادیت ہے ، فرشی کو ایک لمحہ میں عرشی بنادیتی ہے ، گناہوں کی دوری توبہ کی برکت سے حضوری میں تبدیل ہوجاتی ہے اللہ تعالی فرماتے ہیں :

#### ﴿ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ السَّوَّابِيْنَ ﴾

اے میرے گنہگار بندو کیول مایوس ہوتے ہو۔ اگر تم گناہ کرکے مجھ سے دور ہوگئے تو تو یہ کی سواری میں بیٹھ کر میرے پاس آجاؤ۔ دنیا میں کوئی جہاز کوئی راکٹ ایبا ایجاد نہیں ہوا جو تہہیں مجھ تک پہنچادے۔ تم تو یہ کرلو میں تو یہ کرنے والوں کو صرف معاف ہی نہیں کرتا اپنا محبوب بھی بنا لیتا ہوں۔ تواہین کو بوقت تو یہ اور یہ برکت قبولیت تو یہ ہم خلعت محبوبیت نے نواز دیتے ہیں اور یہی نہیں کہ ایک ہی دفعہ معاف کریں گے اگر آئندہ بھی خطا ہوجائے گی تو آئندہ بھی مال کو حال فرمایا جو حال مضارع سے نازل فرمایا جو حال ہو کہا بھی ہوتا ہے۔ اس میں اللہ تعالی حال بھی ہوتا ہے۔ اس میں اللہ تعالی استقبال بھی ہوتا ہے۔ اس میں اللہ تعالی استقبال بھی ہوتا ہے۔ اس میں اللہ تعالی اینے بندوں کے حال اور مستقبل دونوں کے خفظ کی ضانت دے رہے

ہیں کہ اگر ہر بنائے بشریت تم سے خطائیں ہوں گی کیکن اگر تم تو بہ کرتے رہوگے تو حالاً اور استقبالاً ہم تم سے پیار کریں گے ، توبہ کی برکت سے ہم اینے دائرہ محبوبیت سے تہارا خروج نہیں ہونے دیں گے۔ تم گناہ کرتے کرتے تھک سکتے ہو ہم معاف کرتے کرتے نہیں تھک سکتے جیسے بچہ مال کی حیماتی پر یاخانہ پھر دیتا ہے تو کیا مال بچہ کی محبت سے پھر جاتی ہے ؟ یا اس کو نہلا دھلا کر ، عمدہ کیڑے یہنا کر گود میں اُٹھا کر پھر پیار کرتی ہے اور یقین سے جانتی ہے کہ یہ دوبارہ یاخانہ کرے گا کیکن ارادہ رکھتی ہے کہ میں دھوتی رہوں گی تو کیا اللہ تعالیٰ کی محبت ماؤں کی محبت سے کم ہے ؟ ارے مال کیا جانتی محبت کرنا! ماؤں کو محبت کرنا انہوں نے ہی تو سکھایا ہے اس کئے پُیجٹ نازل فرماکر توابین کو امید ولاوی کہ مایوس نہ ہونا۔ توبہ کی برکت سے ہم سمہیں اینے دائرہ محبوبیت سے خارج نہیں ہونے دیں گے بلکہ اللہ کی رحمت توبہ کرنے والوں کو قرب سابق سے زیادہ قرب لاحق عطا فرماتی ہے کیونکہ قرب سابق اس کی عبادت کے سبب تھا اور قرب لاحق جو عطا ہورہا ہے اس میں قرب عبادت کے ساتھ قرب ندامت متزاد ہے اور ندامت کے سبب ہی اس کو لباس محبوبیت عطا ہورہا ہے۔ اس لئے ہمیں تھم دے دیا اِسْتَغْفِرُوْا رَبُّكُمْ این رب سے معافی مانگتے رہو۔ جب کوئی باب بیٹے سے کہے کہ معافی مالکو تو یہ ولیل ہے کہ وہ معاف ہی کرنا جا ہتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا اِسْتَغْفِرُوْا کا حکم دینا ولیل ہے کہ

وہ ہم کو معاف کرنا چاہتے ہیں اور آگے اِنَّهٔ کَانَ عَفَّاداً فرما کر اور ترخیب دے دی کہ میں بہت بخشے والا ہوں للبذا ظالمو مجھ سے کیوں معافی نہیں مانگتے اور اِسْتَغْفِرُوْا سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ہم سے خطائیں ہوں گی ورنہ معافی مانگنے کا حکم کیوں دیتے للبذا جو بندہ معافی مانگتا رہتا ہے یہ علامت ہے کہ یہ حال میں بھی اللہ کا محبوب ہے اور مستقبل میں بھی محبوب رہے گا اس لئے خطاؤں سے مایوس نہ ہو ۔ گناہوں پر جری تو نہ ہو بلکہ کوشش کرو ، جان کی بازی لگا دو کہ کوئی خطا نہ ہو لیکن اگر کبھی بھسل جاؤ تو گرے نہ پڑے رہو اٹھ کھڑے ہو، خطا نہ ہو لیکن اگر کبھی بھسل جاؤ تو گرے نہ پڑے رہو اٹھ کھڑے ہو، نوبہ کرکے پھر ان کے دامن محبوبیت میں آجاؤ ہے

ہم نے طے کیں اس طرح سے منزلیں گریڑے گر کر اٹھے اٹھ کر چلے

اور اگر شیطان ڈرائے کہ تمہاری توبہ بھی کوئی توبہ ہے جو ٹو متی رہتی ہے ، ابھی توبہ کررہے ہو پھر یہی خطا کروگے تو کبدو کہ میں پھر توبہ کرلوں گا۔ ان کی چو کھٹ موجود ہے اور میرا سر باقی ہے ، میری جھولی موجود ہے اور ان کا دستِ کرم باقی ہے ، میرا میہ سر سلامت رہے جو ان کی چو کھٹ پر پڑا رہے اور میرا دست سوال باقی رہے کہ میری حجمولی بھرتی رہے کہ میری حجمولی بھرتی رہے ۔

توبہ کی قبوایت کے لئے اتنا کانی ہے کہ توبہ کرتے وقت توبہ

توڑنے کا ارادہ نہ ہو ، پکا عزم ہو کہ آئندہ ہرگزیہ گناہ نہ کروں گا اور اگر وسوسہ آئے کہ تم پچر گناہ کروگے تویہ وسوسہ ہے ارادہ نہیں ہوسہ پچھ مضر نہیں ، یہ خوف شکست توبہ عزم شکست توبہ نہیں ہ بلکہ یہ خوف تو عین بندگی ہے ،اپ ضعف اور شکشگی کا اظہار ہے کہ یا اللہ مجھے اپنے اوپر مجروسہ نہیں آپ بی کا مجروسہ ہے کہ آپ مجھے گناہ سے بچا کمیں گے۔ خوب سمجھ لیجئے کہ بوقت توبہ ارادہ شکست توبہ نہ ہو تو یہ توبہ قبول ہے ۔ اگر بالفرض آئندہ توبہ نوٹ گئی تو اس سے پہلی توبہ باطل نہیں ہوتی وہ ان شاء اللہ قبول ہے۔ یہ بات متحضر رہے تو اس کو شیطان مجھی مایوس نہیں کرسکتا۔ میراشعر ہے ۔

یہی ہے راستہ اپنے گناہوں کی تلافی کا تری سرکار میں بندوں کا ہر دم چیثم تر رہنا

امام غزالی کے استاد علامہ اسفر اکینی نے تمیں سال تک دعاکی کہ
یا اللہ مجھے گناہوں سے عصمت عطا فرمادے۔ ایک دن دل میں وسوسہ
آیا کہ اللہ تعالیٰ ارحم الراحمین ہیں پھر بھی میری دعا قبول نہ ہوئی کہ
مجھ سے خطائیں ہوجاتی ہیں۔ الہام ہوا کہ اے اسفراکینی میں نے اپنے
ملنے کے دو رائے رکھے ہیں ، ایک تقویٰ کا دوسرے توبہ کا ۔ تو تقویٰ
میں کے راشتہ سے کیوں آنا چاہتا ہے ، جب تقویٰ کا راشتہ کجھے نہیں مل
رہا ہے تو توبہ کے راشتہ سے آجا۔ میراشعر ہے ۔

مایوس نہ ہوں اہل زمیں اپنی خطا ہے تقدیر بدل جاتی ہے مضطر کی دعا ہے

احقر راقم الحروف عرض كرتا ب كه دوران درى مثنوى حفرت والا في بيان فرمايا كه بزرگوں في كس طرح اپنے شيخ سے محبت اور اس كا اوب كيا ہے اور اس پر ايك صاحب دل كا بيہ شعر پڑھا كه في نبت خود به سكت كردم و بس مفعلم زال كه نبت به سك كوئ تو شد بے ادلى

میں نے آپ کی گل کے کتے کی طرف اپنی نسبت کردی اے میرے شخ ! میں شر مندہ ہوں کہ مجھ سے سخت بے ادبی ہو گئی کیونکہ میں اس قابل بھی نہیں تھا کہ آپ کی گلی کے کتے کی طرف اپنی نسبت کروں اور پھر حضرت والا نے حضرت جلال الدین رومی رحمتہ اللہ علیہ کا بیہ شعر پڑھا ۔

> آل سکے کو گشت در کویش مقیم خاک پایش به زشیران عظیم

ال الله عليه فرمات الله عليه فرمات الله عليه فرمات الله عليه فرمات عليه كله مولانا روى رحمة الله عليه فرمات علي كله جو كما مير مع مجبوب مرشد كى گلى مين ربتا ہے اس كے بير كى خاك برے برت شيروں ہے بہتر ہے اور الكه شعر مين فرماتے ميں ا

# آل سکے کو باشد اندر کوئے او من بہ شیر ال کے دہم یک موئے او

میرے سمش الدین تبریزی کی گلی میں جو کتا رہتا ہے میں شیروں کو اس کا ایک بال بھی نہیں دے سکتا ۔

### اے کہ شیراں مرسگانش را غلام گفتن امکاں نیست خامش والسلام

اے دنیا والو! بڑے بڑے شیر اللہ والوں کے کتوں کے غلام بن گئے ،
اب اس سے زیادہ میں حقاء زمانہ کو نہیں سمجھا سکتا ، بلکہ عوام الناس کو بھی نہیں سمجھا سکتا کیونکہ عقول متوسطہ کے ادراک سے ما فوق جلال الدین کی بیہ گفتگو ہے ۔ اللہ کی محبت کی اب اس سے زیادہ وضاحت میں نہیں کرسکتا درنہ لوگ الزام لگائیں گے کہ جلال الدین پیر پر تی کررہا ہے لہذا اب میں خاموش ہوتا ہوں اور ان لوگوں کو سلام بھی کرتا ہوں۔

شیخ کے ذریعہ سے کیونکہ اللہ ماتا ہے اس لئے مرشد کی ہر چیز سے مرید کو محبت ہوتی ہے ، اس کے وطن سے ، اس کے گھر سے ، اس کی گلی سے ،اس کی گلی کے کتے سے ، جس چیز کو بھی شیخ سے ادنیٰ نبعت ہوتی ہے مرید کو اس سے محبت ہوجاتی ہے لیکن جو اس راہ سے نا آشنا ہیں ان کی سمجھ میں یہ باتیں نہیں آتیں ، ان کو کیا کہیں سوائے اس کے کہ ہے

> لطن ہے تجھ سے کیا کہوں زاہر ہائے کمبخت تو نے پی ہی نہیں

اب اس پر ایک واقعہ سناتا ہوں ۔ تھانہ مجلون کا ایک بھنگی ، جھاڑو لگانے والا ہندو مولانا قاسم صاحب نانوتوی رحمۃ اللہ علیہ کے پاس نانوند بہنچا۔ مولانا نے یو چھا کہاں سے آئے ہو؟ کہا کہ میں آپ کے پیر حاجی امداداللہ صاحب کے قصبہ تھانہ بھون سے آیا ہوں۔ مولانا نے فورأ فرمایا کہ اس کے لئے جاریائی لاؤ ، دری بجیاؤ اور جلدی سے اس کے لئے آلو یوری کا ناشتہ منگوایا۔ کسی طالب علم نے کہا کہ حضرت پیہ تو ہندو بھنگی ہے ۔ حضرت نے فرمایا کہ تیر ی نظر تو بھنگی ہر ہے اور میری نظراس پر ہے کہ یہ میرے شیخ کے وطن سے آیا ہے۔ تو سمجھتا ہے کہ میں کافر کا اکرام کررہا ہوں حالانکہ میں نے کافر کا نہیں تھانہ مجون کا اکرام کیا ہے ، این شخ کا اکرام کیا ہے ۔ آہ محبت سمجھنے کے لئے محبت بجرا دل ہونا جاہتے ، عقل میں نور ہونا جاہئے ۔ جن کی عقل میں فتور ہوتا ہے وہ ان باتوں کو نہیں سجھتے۔ شخ کی محبت سیسی ہے تو مولانا رومی ہے سکھو۔ فرماتے ہیں \_

## من نجویم زیں سپس راہ اثیر پیر جویم پیر جویم پیر پیر

جب مجھے معلوم ہو گیا کہ اللہ کا راستہ بدون سایۂ رہبر نہیں ماتا تو میں تنہا اللہ کا راستہ تلاش کرنے کی کوشش بھی نہیں کروں گا بلکہ اللہ کو یانے کے لئے میں پیر ڈھونڈول گا، پیر ڈھونڈول گا پیر تلاش کرول گا، پیر تلاش کروں گا۔ آہ پیر کے نام ہی سے مست ہوگئے اور پیر پیر کی رٹ لگادی۔ کسی نے حضرت حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر مکی رحمة الله علیہ سے پوچھا کہ یہ کیا بات ہے کہ حضرت منمس الدین تبریزی کا نام آتے ہی مولانا روی مت ہوجاتے ہیں اور صفح کے صفح ان کی تعریف میں لکھ جاتے ہیں ۔ حاجی صاحب نے فرمایا کہ اگر مولانا رومی یجاسوں برس عبادت کرتے تو ان کو وہ عظیم الثان قرب نصیب نہ ہوتا جو عمس الدین تبریزی کی چند دن کی صحبت سے نصیب ہو گیا۔ آدمی جس کی کھاتا ہے اس کی گاتا ہے۔ یعنی جس سے نعمت ملتی ہے اس پر فدا ہوتا ہے ۔ یبی وجہ ہے کہ ممس الدین تبریزی کا نام آتے ہی مولانا بے خود ہوجاتے ہیں۔

ایک بار حضرت مش الدین تبریزی قونیہ سے اعیانک عائب موگئے ، مولانا روی تڑپ گئے اور او نمٹنی پر بیٹھ کر تلاش کرتے کرتے ملک شام کے قریب پنچے اور کس سے پوچھا کہ کیا تم نے کہیں میرے

پیر حضرت عمس الدین تیمریزی کو دیکھا ہے ؟ لوگوں نے بتایا کہ ہاں ہم نے ان کو شام میں دیکھا ہے تو فرمایا کہ آہ جس شام میں میرا عمس الدین رہتا ہے اس شام کی صبح کیسی ہوگی ۔ پھر تیمریز پہنچ کر اپنی او نمنی سے فرمایا ہے

#### ابركى يا ناقتى طاب الامور انَ تبريزاً لنا ذات الصدور

اے میری او نمنی کھیر جا میرے تو سب کام بن گئے۔ دیکھویہ ہے کہت شخ ، کیا حسن نطن تھا اپنے شخ کے ساتھ اور کیسی شدید محبت تھی کہ او نمنی سے فرمارہ ہیں کہ کھیر جا ، میرے پیر کا شہر آگیا ، میرے سب کام بن گئے۔شہر تیریز میرے سینہ کے رازوں کا شہر ہے ، اسرار محبت کا شہر ہے ، محبت کے بھیدوں کا شہر ہے ، اللہ کی محبت کے بھید سے مائلہ کی محبت کے بھید سنتس الدین تیریزی کے سینہ کے ذریعہ مجھے یہیں سے ملے ہیں ۔ آہ بناؤ کیا یہ محبت نہیں ہے ؟ پھر فرمایا

#### اسرحی یا ناقتی حول الریاض ان تبریزاً لنا نعم الهفاض

اے میری او ننٹی شہر تبریز کے باغات کے گرد جلدی جلدی گھاس چرلے ۔ شہر تبریز ہمارے لئے بڑے فیض کی جگہ ہے ، میرا فیض انوار و تجلیات الہیہ بیں اور تیرا فیض یہاں کی اچھی اچھی مبارک گھاس ہے۔ ہاتے ہیں ۔ ہر زماں از فوح روح انگیز جال از فراز عرش بر تنبریزیاں

اے خدا ہر لمحہ ہر وقت تبریز والوں پر عرش اعظم سے اپنی رحمت اور محبت اور محبت و معرفت اور فیض کی زبردست بارش فرما۔ بتائے یہ کیا بات ہے کہ صرف شیخ ہی کے لئے نہیں پورے شہر تبریز کے لئے دعا ہورہی ہے ۔ کیا کہیں محبت قسمت والوں کو عطا ہوتی ہے اور محبت کو سمجھنے کے لئے سمجھے بھی قسمت والوں کو عطا ہوتی ہے ۔ اور محبت کو سمجھنے کے لئے سمجھے بھی قسمت والوں کو عطا ہوتی ہے ۔

محبت کے لئے کچھ خاص دل مخصوص ہوتے ہیں یہ وہ نغمہ ہے جو ہر ساز پر چھیٹرا نہیں جاتا

اچھا ہیں آج کا مضمون ختم ہوگیا لیکن کیسی درد کجری داستان آج سادی۔ اللہ تعالیٰ کی نعمت کا شکر ادا کرتا ہوں ، سارے عالم کی خانقابوں میں جاؤ گھر سب کی ہاتیں سن کر میری بات کا توازن کرو تو معلوم ہوگا کہ اللہ تعالیٰ اختر کی زبان سے اس زمانہ میں کیا کام لے رہا ہو لا فحر ہارہی یہ سب میرے ہزرگوں کی جو تیوں کا فیض ہے۔ دعا کرو کہ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اپنی محبت نصیب فرمائے اور سب سے پہلے یہ کہ اللہ ہم سب کو اپنی محبت نصیب فرمائے اور سب سے پہلے یہ کہ اللہ ہم سب کو ہمارے شخ کی محبت نصیب فرما اور اپنی محبت کو غالب فرما اور اپنی سو فیصد فرماں کی غالب فرما اور اپنی سو فیصد فرماں

برداری کی حیات نصیب فرما ، اپنا دردِ محبت عطا فرما ، اے خدا جاری خاک کو اجسام خاکی ہر خاک ہونے سے بچالے۔ آپ نے جس مقصد كے لئے ہم كو پيدا كيا اے خدا اى مقصد ير ہميں جان دينے كى توفيق نصیب فرما۔ اے خدا ہمارے باپ دادا نے سلطنت بلخ آپ پر فداکی ان کے صدقہ میں ہم سب کو حب جاہ اور کب مال سے پاک فرما کر سرایا محبت بنا کر اینے اولیاء صدیقین کی خط انتها تک پہنیا دے مجھے بھی اور میری اولاد اور ذریات کو بھی اور میرے احباب کو بھی ، احباب حاضرین کو بھی اور احباب غائبین کو بھی اور ان کی اولاد و ذریات کو بھی اور ان کے رشتہ داروں اور احباب کو سب کو اللہ والا بنادے اور سب کو اولیاء صدیقین میں شامل فرمادے آمین یا رب العالمين بحرمة سيد المرسلين محمد واله واصحبه اجمعين برحمتك يا اوحم الراحمين ـ



# مجلس درس مثنوی

۲۰ رمضان السارک ۱۹<u>۳۱ه</u> مطابق ۱۹ جنوری ۱۹۹۸ بروز
 دوشنبه بعد فجر بمقام خانقاه الدادیه اشرفیه گلشن اقبال باک ۲ کراچی

تازگ ہر گلستان جمیل ہست بر باران پنہانی دلیل

ار دائی فی داری ایس کی صبح دم جب باغوں کے ہے ہر کے ہر کے نظر آئیں اور ان کا منہ دھلا ہوا دکھائی دے تو سمجھ لو کہ رات میں بارش ہوئی ہے ۔ پتوں کی بیہ تازگی رات کی پوشیدہ بارش کی دلیل ہے ۔ تو مولانا رومی فرماتے ہیں کہ جس طرح ہے ہر باغ کا ہرا ہجرا ہونا اور پتوں کا دھلا ہوا ہونا دلیل ہے کہ رات کو بارش ہوئی ہے ایسے ہی اللہ والوں کے کلام میں جو علوم و معارف بیان ہوتے ہیں یہی دلیل ہے کہ ان کے قلب پر رات میں اللہ تعالیٰ کی رحمت کی بارش ہوئی ہوئی ہے تھی اور الہام من اللہ کے غاز محمد کی بارش ہوئی کے خاز محمد کی بارش ہوئی کے الفاظ و مضامین علوم غیبیہ اور الہام من اللہ کے غاز

ہوتے ہیں۔

# چوں او خوا ہد عین عم شا دی شود عین بند یائے آزادی شود

ار شُفاد شر مابيا كه جب الله عابتا ، تو عم كى ذات كو خوشی بنادیتا ہے۔ سائنس دال تو پہلے عم کے اسباب کو ہٹائیں سے اور خوشی کے اسباب کو لائیں گے لیکن اللہ تعالیٰ کو اسباب غم کو ہٹانے کی ضرورت نہیں ہے۔ وہ غم کی ذات ہی کو کن فیکون سے خوشی میں بدل دیتے ہیں ۔ اللہ میاں کو غم ہٹانے کی ضرورت نہیں بڑتی ۔ وہ غم کی عینیت مصطلحہ کو خوشی میں تبدیل کردیتے ہیں لینی ای غم کو خوشی بنادیتے ہیں اور جس چیز کو آدمی سمجھتا ہے کہ میرے پیر کی بیزی اور قید ہے اس قید اور بیڑی کو اللہ تعالی آزادی بناسکتا ہے۔ دنیا کے لوگ توقیدی کے یاؤں کی بیڑی کھولیں گے تب جاکے وہ آزادی دیتے ہیں کینمولانا رومی اللہ کی قدرت کا کرشمہ دکھاتے ہیں کہ اگر اللہ تعالیٰ فیصلہ کرلے تو قیدی کے یاؤں کی زنجیر اور بیڑی ہی کو آزادی بنادیتا ے، قید ہی کو آزادی میں تبدیل کردیتا ہے۔

> از برول چول گور کافر پر حلل و اندرول قهر خدائے عز و جل

ال فقدان فر حاج الله كافر بادشاہوں كى قبروں پر خوب سنگ مر مر لگائے جارہ ہیں اور گلاب جل یعنی عرق گلاب اور پھول برسائے جارہ ہیں اور دوسرے ملكوں كے بادشاہ پھولوں كى چادر چرحارہ ہیں ليكن اندر خداكا قبر ہورہا ہے۔ تو فرمایا كہ بعضے لوگ لباس برے فیمتی پہنتے ہیں مرسیڈین پر چلتے ہیں گر اللہ كى نافرمانی مثلا شراب اور زنا اور بدمعاشی اور وى سی آركی نحوست سے ان كے دل پر عذاب ہوتا رہتا ہے۔ منہ میں كباب دل پر عذاب لبذا ظاہرى شائھ باك كو راضى ركھو تو چائيوں اور بوريوں پر سوكھی باك كى فكر مت كرو مالك كو راضى ركھو تو چٹائيوں اور بوريوں پر سوكھی روٹیوں میں سلطنت اور بریانی كا مزہ دیں گے۔

ظاہرش را پھنا آرد بہ چرخ باطنش باشد محیط ہفت جرخ

ار دیگاہ فرد الله الله والوں کا ظاہراتنا کمزور ہوسکتا ہے کہ اگر ایک مجھر بھی کاٹ لے تو وہ ناچ جائیں یعنی تکلیف سے بے کہ اگر ایک مجھر بھی کاٹ لے تو وہ ناچ جائیں یعنی تکلیف سے بے قرار ہوجائیں لیکن ان کا باطن ساتوں آسان کو اپنے اندر لئے ہوئے ہے ۔ لہذا اہل اللہ کے باطن کی قوت اور وسعت کا تم اندازہ نہیں کر سکتے کیونکہ ہے

ظل او اندر زمیں چوں کوہ قاف روح او سیمرغ بس عالی طواف مولاناروی فرماتے ہیں کہ اہل اللہ کا جسم مثل کوہ قاف کے زمین پر دھرا نظر آتا ہے لیکن ان کی روح ہمہ وقت عرش اعظم کا طواف کرتی ہے۔ مرتبہ جسم میں تو وہ مخلوق کے ساتھ ہیں لیکن مرتبہ روح میں وہ ہر وقت مقرب بارگاہ حق ہیں پھر ان کی روح مقرب مفت آساں پر محیط کیوں نہ ہوگی ای کو مولانا نے دوسری جگہ بیان فرمایا ہے

در فراخ عرصه آل پاک جال تنگ آید وسعت ہفت آسال

کیکن مقربانِ بارگاہِ حق کے مقامات و احوال و کیفیات کو عقولِ متوسطہ احاطہ نہیں کر سکتیں <sub>ہے</sub>

> تو ندیدی گبے سلیماں را چہ شنای زبان مرغال را

اے شخص تو نے تو تمجھی سلیمان علیہ السلام کو دیکھا ہی نہیں پس تو پر ندوں کی زبان کو کیسے سمجھ سکتا ہے؟ منشا یہ ہے کہ اہل اللہ کے مقامات قرب کو ہر کس و ناکس نہیں سمجھ سکتا تا وقتیکہ ان کی صحبت میں رو کر اللہ کی محبت سیکھے اور سلوک طے کرے یعنی کسی شیخ کامل

کے مشورہ سے اوامر الہید پر عمل اور نوائی سے اجتناب اور سنت کی اتباع سے وہ مقامات قرب نصیب ہول کے جو ابھی گوشہ وہم و مگمان میں بھی نہیں آگتے ۔ اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے ہم سب کو نصیب فرماویں اور بیہ دولت باطنی صرف مومنین کاملین کو نصیب ہوتی ہے کسی کافریا فاسق کو نہیں ملتی کیونکہ مومن اللہ کا غلام ہوتا ہے اور كافر طبيعت كا غلام ہوتا ہے ۔ اسى طرح مومن فاسق يعنى كنهگار مومن بھی اس نعمت قرب خاص سے محروم رہتا ہے۔ فرق اتنا ہے کہ کافر تو بالكل ہى محروم ہے كيونكه اس كے اندر ايمان ہى تبيس اور كنهگار مومن کے دل میں ایمان تو ہے لیکن اتنا کمزور ٹمٹماتا ہوا ایمان ہے جس سے گناہ کے تقاضے کے وقت وہ طبیعت کا غلام ہوجاتا ہے اور گناہوں میں ملوث ہوجاتا ہے ، اس وقت وہ اللہ کی نظر کو فراموش کردیتا ہے کہ اللہ کی نظر میری نظر کو دیکھ رہی ہے۔ مثلاً کوئی حسین شکل جس پر جوانی چڑھی ہوئی ہے سامنے آگئی تو اپنی طبیعت سے پاگل ہو کر وہ اس کو بری نظر سے دیکھے گا بلکہ اس سے بھی آگے بڑھ کر گناہ کبیرہ کی كوشش كرے گا ، اس وقت خدا كا خوف تو كيا انجام حسن ہے بھى وہ غا فل ہوتا ہے ، اس وقت اسے یہ مجھی خیال نہیں آتا کہ ایک دن اس کا حسن غائب ہوجائے گا بڑھایا آجائے گا گال پیک جائیں گے ، آ تکھوں یر یونے گیارہ نمبر کا چشمہ لگ جائے گا دانت باہر آجائیں گے

كمر جھك جائے گی ۔ يہ طبيعت كے غلام اپنی طبيعت سے مجازی حسن پر

مرتے ہیں اور جب حسن زائل ہوجاتا ہے تو اپنی طبیعت سے بھاگتے ہں ،اللہ کے خوف سے نہیں بھاگتے اس لئے محروم رہتے ہیں اور اللہ کے قرب کی ان کو ہوا بھی نہیں لگتی اور اہل اللہ کی کیا شان ہوتی ہے کہ حسن کے عین عالم شاب میں جبکہ ان کی طبیعت میں بھی تقاضا شدید ہوتا ہے کہ ایک نظر اس کو دیکھ لوں لیکن وہ اللہ تعالیٰ کے خوف ے اپنی نظر کی حفاظت کر کے غم اٹھاتے ہیں ۔ ای غم کی راہ سے انہیں خدا ملتا ہے اور یہ بھی ایک دن کا نہیں ساری زندگی اللہ کے لئے عم اٹھاتے ہیں اور اس عم میں اللہ ان کو وہ لذت دیتا ہے جس کو امل مزه اور امل عیش نہیں جان سکتے ۔ اور کیونکہ ان کا محامدہ مسلسلہ متواترہ ہے تو ان کے قلب پر تجلیات قرب الہیہ بھی متواترہ مسلسلہ وافرہ اور بازغہ نازل ہوتی ہیں ۔ پس جس کا دل حق تعالیٰ کی تجلبات خاصہ سے متجلی ہو اس کے سامنے وسعت ہفت آسان کیوں تلک نہ ہوجائے گی۔ کہاں اللہ اور کہاں مخلوق۔ اس کو مولانا نے ایک اور شعر میں فرمایا کہ \_

> چرخ در گردش اسیر ہوش ماست بادہ در جو حشش گدائے جوش ماست

آسان اپنی گردش میں میرے ہوش کا قیدی ہے اور شراب اپنی مستی میں میرے کیف و مستی کی گداہے۔

## اے خوشا چشے کہ آل گریان اوست اے ہایوں دل کہ آل بریان اوست

آر دیگان فر داچا گی مولانا روی رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہ مبارک ہیں وہ آگلہ سی جو اللہ کی یاد میں رو ربی ہیں کہ اے میرے مولیٰ تو مجھے کہاں ملے گا۔ مولانا روی ان آگھوں کو مبارکباد دے رہے ہیں جو اللہ کی یاد میں رو ربی ہیں۔ مولانا نے دو بی قتم کے لوگوں کو مبارکباد دی ہے ایک ان آگھوں کو جو اللہ کی یاد میں رونے والی ہیں اور ایک اس دل کو جو اللہ کے عشق میں جل رہا ہے۔ اور آگھوں کا رونا ہے ہمی ہے کہ جب کوئی نامحرم حسین شکل سامنے اور آگھوں کا رونا ہے ہمی ہے کہ جب کوئی نامحرم حسین شکل سامنے آجائے تو اس سے نظر ہنا کر نامینا بن جائے۔ میرا شعر ہے ۔ جب آگئے وہ سامنے نامینا بن گئے جب ہمن گئے وہ سامنے سے بینا بن گئے

جب وہ حسین شکل سامنے آگئی تو نظر ہٹا کر نابینا بن گئے اور جب وہ شکل واجب الاحتیاط ہٹ گئی تو ہم بینا بن گئے اور اللہ تو دیکھتا ہے کہ میرے بندے کی آگھ میں روشنی موجود تھی لیکن پھر بھی میرے خوف ہے اور میرے تھم ہے یہ نابینا بن گیا ، میرا بندہ کس قدر پاس کررہا ہے میرے تھم کا جبکہ یہ بھی سینے میں دل رکھتا ہے اور دل بھی

عاشقانہ رکھتا ہے گر میرے بندے کا قلب عاشقانہ تو ہے گر مزائ فاسقانہ نہیں ہے ، اپنے مزائ عاشقی کو میری بندگی کے دائرے میں رکھتا ہے فاسقی کے دائرہ میں داخل نہیں ہونے دیتا تو کیا اس ادائے بندگی پر عطائے خواجگی نہیں ہوگی یعنی جب ہماری طرف سے ادائے بندگی ہوگی تو اللہ کی طرف سے عطائے خواجگی ہوگی اور دل کو حلاوت بندگی ہوگی تو اللہ کی طرف سے عطائے خواجگی ہوگی اور دل کو حلاوت ایمانی کی ، اپنے قرب کی وہ لذت عطا فرمائیں گے کہ تمام لیلائیں اور جملہ لذات کا نئات نگاہوں سے گر جائیں گی ۔ اس کے برعمس بہت می آنکھیں کسی معثوق کی یاد میں رورہی ہیں ۔ یہ آنبوگدھے کے پیشاب سے زیادہ بے قیمت ہیں کیونکہ ان آنبوؤں کا تعلق غیر اللہ سے ہے ، مرنے والی لاشوں سے ہے ۔ ان آنبوؤں کی رمیل کا آخری اسٹیشن گناہ مرنے والی لاشوں سے ہے ۔ ان آنبوؤں کی رمیل کا آخری اسٹیشن گناہ ہے ۔ اس کے متعلق میرا شعر ہے ۔

عشق بنال کی منزلیں ختم ہیں سب گناہ پر جس کی ہو انتہا غلط کیسے صحیح ہو ابتداء

ان آنسوؤں کی پچھ قیمت نہیں ہے بلکہ اس کو سزا ملے گی کیوں کہ اس نے آنسوؤں کو گناہوں کے گندے مقامات حاصل کرنے کے لئے بہایا ہے ۔ جو آنسو اللہ کی یاد میں نکلتے ہیں اللہ تعالیٰ ان کو شہیدوں کے خون کے برابر وزن کرتا ہے اور جو آنسو غیر اللہ کے لئے بہتے ہیں ان پر اللہ کا عذاب نازل ہوتا ہے اور دنیا ہی میں اس کا دل بے چین کر دیا جاتا ہے۔ بہت منحوس میں وہ آنکھیں جو غیر اللہ کے لئے رور ہی ہیں جاتا ہے۔ بہت منحوس میں وہ آنکھیں جو غیر اللہ کے لئے رور ہی ہیں جاتا ہے۔ بہت منحوس میں وہ آنکھیں جو غیر اللہ کے لئے رور ہی ہیں جاتا ہے۔ بہت منحوس میں وہ آنکھیں جو غیر اللہ کے لئے رور ہی ہیں

اور بہت مبارک ہیں وہ آئھیں جو اللہ کی یا د میں اشکبار ہیں اور دوسرے مصرع میں مولانا فرماتے ہیں \_

#### اے ہمایوں دل کہ آل بریان اوست

بہت مبارک ہے وہ دل جو اللہ کے عشق میں جل رہا ہے ، اپ مالک کی علاش میں ہے کہ اے اللہ آپ کیے ملیں گے اور کہاں ملیں گے۔ اس دنیا میں کوئی صدارت کے عشق میں جل رہا ہے ، کوئی وزارت کے عشق میں جل رہا ہے ، کوئی مال و دولت عشق میں جل رہا ہے ، کوئی مال و دولت کے عیجے بھاگا جارہا ہے اور ای دنیا میں ایسے بندے بھی ہیں جن کے دل اللہ کی محبت میں بریاں ہورہے ہیں ۔ وہ زمین و آسمان سورج اور چاند کو دکھے کر اللہ کو علاش کرتے ہیں کہ وہ میرا مولی کہاں ملے گا جا گا ہے گوئی نشاں

اپنے ملنے کا پتہ کوئی نشاں تو ہنادے مجھ کو اے رب جہاں

جو اس کا کنات کو دیکھ کر اور اس کا کنات میں بندوں کی پرورش کے انتظامات اور نعمتوں کی فراوانی دیکھ کر بھی اپنے مالک کو تلاش نہیں کرتا وہ انتہائی غیر شریف ہے جس اللہ نے ہمارے رہنے کے لئے زمین بنائی ، جس اللہ نے سورج چاند اور ستاروں سے انسان کو فیض پہنچایا ، جس اللہ نے سورج کی شعاعوں کے ذریعہ سمندروں سے بادل بناکر بینی برسایا ، جس مالک نے غلہ اگیا جس مالک نے ہم کو پالا ، ایسے پالنے پانی برسایا ، جس مالک نے غلہ اگیا جس مالک نے ہم کو پالا ، ایسے پالنے

والے کو تلاش نہ کرنے والا گدھا ہے انسان نہیں ۔ میرے شیخ شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا آسانی علم دیکھو کہ حضرت نے سمجھانے کے لئے کیا عدہ تمشیل پیش کی کہ ایک تھکا ماندہ بھوکا پیاسا ما فر بھوک اور پیاس سے مررہا تھا کہ اجانک جنگل میں ایک مکان نظر آیا ، وہاں جاکر دیکھا تو مکان میں ٹھنڈا یانی اور فریج مجھی ہے ، انڈے اور آملیت بھی ہیں اور طرح طرح کی نعمتیں رکھی ہوئی ہیں، سموت بھی رکھے ہیں ، کباب بھی ہے ، بریانی بھی ہے۔ اس نے جلدی جلدی سب کچھ کھایا اور نرم نرم گدوں پر سوگیا۔ جب اٹھا تو چو کیداروں ہے یو جھا کہ بھٹی میہ کس کا مکان ہے ، کون ایسا کریم اور مہربان ہے جس نے یہ انظامات کئے ہیں ۔ تو یہ آدمی شریف ہے کیونکہ محن کو تلاش کرنا شرافت کا تقاضا ہے اور ایک آدمی خوب کھا نی کر تعتیں اڑا کر آرام اٹھا کر سوجائے اور اٹھ کر یو چھے۔ بغیر چلا جائے کہ کون ایسا كريم ب جس نے يہ انتظام كيا ب تو بتائے كه وہ جانور ب يا تبيں ـ تو الله تعالى كو تلاش كرنا عين فطرت ، عين شرافت اور عين عقل كا تقاضا ہے کہ جس نے بیہ زمین بنائی ہمیں سورج اور جاند دیا آسان کا شامیانه لگا دیا اور شامیانه تھی کتنا پیار آ که جس پر سورج سیاند ستاروں کا ڈیکوریشن لگادیا اور ڈیکوریشن کا بل تھی شہیں آتا تو اللہ تعالیٰ کے بیہ انتظامات ربوبیت کو د کھے کر اللہ کو تلاش کرنا اور اللہ ہر ایمان لانا عقلاً فرض ہے۔ جو اللہ تعالیٰ کے زمین و آسان جاند سورج سمندر پہاڑ دمکھ كر اور ان نعمتول سے استفادہ كر كے بھى الله كو تلاش نہيں كرتا وہ

انتہائی کمینہ غیر شریف اور جانور سے بدتر ہے۔ ای لئے مولانا فرماتے ہیں کہ بہت مبارک وہ ول ہے جو اللہ کی محبت میں بریاں ہورہا ہو اور بریاں ہونے کے کیا معنی ہیں یعنی جس کو حسینوں سے نظر بچانے کی ہمت اور تو فیق حاصل ہے ، جس کو اللہ پر مرنا نصیب ہے اس کو جینے کا مزہ ہے وہ کیا جانے جو مرتا نہیں اللہ پر وہ تو جانور ہے۔ جانور جھی پیٹ تجر لیتا ہے اور مگ لیتا ہے تمہارے ایکسپورٹ سے اس جانور کا ایکسپورٹ بھی زیادہ ہے ، تمہارے امپورٹ سے اس کا امپورٹ بھی زیادہ ہے ۔ کھانے بینے کا نام زندگی نہیں ہے ۔ کھا یی کر مالک پر فدا ہونے کا نام زندگی ہے ، جس نے کھلایا پلایا اس پر فدا ہوجاؤ یہ اصل زندگی ہے اور ایک عقلی دلیل اللہ نے میرے قلب کو عطا فرمائی کہ اگر حیات نہ ہو تو کیادنیا میں کوئی مزہ لے سکتا ہے؟ کیا کھانے کا پینے کا شادی بیاہ کا مردے کو مزہ آسکتا ہے؟ معلوم ہوا کہ حیات جو ہے بیہ ذریعہ حصول لذات کا ئنات ہے۔ تو پھر جو حیات خالق حیات اور خالق لذات كائنات ير فدا ہوتى ہے تو كيا وہ خالق حيات اس حيات كو لذت حیات نہ عطا فرمائے گا۔ اللہ تعالیٰ اس کو ساری لذات کا ننا ت کا حاصل اور جوس ملادیتے ہیں ورنہ اگر ہیے نہ ہو تا اور اللہ تعالیٰ ان کو تعم البدل اور عظیم الشان نعمت نه عطا فرماتے تو اولیاء الله فروخت ہوجاتے کٹین جن کے دل اللہ کی محبت سے بریاں ہیں وہ دنیا کی مسی نعمت سے نہیں کتے ۔ یہی دلیل ہے کہ ان کے قلب کو کوئی الی بڑی نعمت حاصل ہے جس سے تمام نعمائے کا ئنات ان کی نگاہوں میں بے قدر

ہو گئیں۔ یہ اللہ کی محبت کا انعام ہے اس کئے مولانا نے ایسے دلول کو مبار کباد دی ہے ۔ اب سوال یہ ہے کہ ایبا جلا بھنا دل کیے نصیب ہو تو اس کا طریقہ یہ ہے کو جو لوگ اپنی حیات کو خدا تعالی پر فدا کررے بیں جب جاری حیات ان اللہ والول کی حیات کے ساتھ گذرے گی جو الله پر ہر وقت فدا ہورہ ہیں تو ہم کو آپ کو فدا کاری کی اداکاری نصیب ہوجائے گی تعنی اللہ تعالی پر فدا ہونا آجائے گا۔ مثل مشہور ہے کہ خربوزہ کو دیکھ کر خربوزہ رنگ لاتا ہے ۔ جب ایک بے جان چیز میں یہ اثر ہے کہ اس کی صحبت دوسرے پر اثر انداز ہوتی ہے تو کیا اللہ والول کی صحبت میں بیہ اثر نہ ہوگا کہ بے وفا ، وفا دار ہوجائیں اور محروم جانیں اللہ کی محبت کے درد سے آشنا ہوجائیں۔ امام غزالی رحمة اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ ان الطبائع تسرق من طباع اخریٰ لیٹن اللہ تعالیٰ نے انسانوں کی طبیعتوں کو ایبا بنایا ہے کہ وہ ایک دوسرے کے اخلاق کو چراتی ہیں جیسی صحبت ہوگی ویبا ہی اس کا اثر ہوتا ہے۔ ایک بے نمازی نمازیوں کی صحبت میں رہ کر نمازی بن جاتا ہے اس طرح اس کا عکس ہے ۔اللہ تعالی عمل کی توفیق دے ،اللہ اپنا درد محبت ہم سب کو نصیب فرمادے اور مرنے والی اور فنا ہونے والی حسین لاشوں کے ڈسٹمیراور رنگ وروغن سے ہمارے قلب وجان کو باک فرماکر اپنی محبت بم سب كو نصيب فرمادے أمين و صلى الله على النبي الكريم-





# مجلس درس مثنوی

۲۱ رمضان الهبارک ۱<u>۱۳۱۸</u> ه مطابق ۲۰ جنوری ۱۹۹۸ بروز منگل مسجد اشرف در احاطه خانقاه امدادید اشرفیه گلشن اقبال بلاک ۲ کراچی

> بگذرال از جان ما سوء القضا وامبر مارا زاخوان الصفا

ال دیشاہ فر داچا کہ مولانا روی فرماتے ہیں اے خدا جینے آپ کے فیصلے ہمارے لئے نقصان دہ اور مفر ہیں ان کو مفید فیصلوں سے تبدیل فرماد ہے ، اے خدا اگر میری نالائقیوں کی وجہ سے فیصلوں سے تبدیل فرماد ہے ، اے خدا اگر میری نالائقیوں کی وجہ سے آپ نے مجھے جہنمی لکھا ہوا ہے تو اس فیصلہ کو کاٹ کر آپ مجھے جنتی لکھ د ہجئے۔ یہ مطلب ہے اس کا لیعنی آپ کا فیصلہ آپ پر حاکم نہیں ہے آپ کا نہیں کر سکتا آپ کی قضااور آپ کا فیصلہ آپ پر حاکم نہیں ہے آپ کا فیصلہ تو سکھایا کہ اللہ تعالی سے منطل بدلوالو ، تقدیریں بدلوالو ۔ تقدیر مخلوق نہیں بدل سکتی گر خالق فیصلے بدلوالو ، تقدیریں بدلوالو ۔ تقدیر مخلوق نہیں بدل سکتی گر خالق اینے فیصلے کو بدل سکتا ہے بس اللہ ہی سے فریاد کرو کہ

اَللَّهُمُّ اِنِّيُ اَعُودُ بِكَ مِنْ جَهْدِ الْبَلَاءِ وَ دَرْكِ الشَّفَاءِ وَ سُوْءِ الْقَضَاءِ وَ شَمَاتَةِ الْأَعْداءِ

اس حدیث یاک میں سوء قضا سے پناہ مانگی گئی ہے جس کا مطلب سے ہے کہ اے اللہ اگر میری تقدیر میں کوئی شقاوت ، بد بختی اور سوء قضا یعنی وہ نصلے جو میرے حق میں برے ہیں لکھ دئے گئے ہیں تو آپ ان کو ا جھے فیصلوں سے تبدیل فرماد یجئے، شقاوت کو سعادت سے اور سوء قضا کو حسن قضا سے تبدیل فرماد یجئے ۔ یہاں سوء کی نسبت قاضی کی طرف نہیں مقصی کی طرف ہے یعنی برائی کی نسبت حق تعالیٰ کی طرف نہیں ہے کیونکہ حق تعالیٰ کا کوئی فیصلہ برا نہیں ہو سکتا لیکن جس کے خلاف وہ فیصلہ ہے اس کے حق میں براہے جیسے جج کسی مجرم کو بھانسی کی سزا دیتا ہے تو جج کا فیصلہ ارا نہیں ، یہاں ارائی کی نسبت جج کی طرف نہیں کی جائے گی کیونکہ اس نے تو انصاف کیا ہے لیکن جس مجرم کے خلاف یہ فیصلہ ہوا ہے اس کے حق میں بُرا ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا کوئی فعل حکمت سے خالی نہیں ، وہ خالق خیر و شر ہے جس طرح تخلیق خیر حكمت سے خالى نہيں اى طرح تخليق شر بھى حكمت سے خالى نہيں مثلاً ظلمت سے نور کی ، کفر سے ایمان کی معرفت ہوتی ہے وغیرہ للبذا اللہ تعالیٰ کے کسی فعل کی طرف سوء کی نسبت نہیں کی حاسکتی ۔ ای کو مولانا رومی فرماتے ہیں \_

## کفر ہم نسبت بہ خالق حکمت است چوں بما نسبت کنی کفر آفت است

کفر کو پیدا کرنا اللہ تعالیٰ کی عین حکمت ہے لیکن جب کفر کی نسبت بندہ کی طرف ہوتی ہے اور بندہ اس کو اختیار کر تا ہے تو گفر اس کے لئے آفت و بدلفیبی و شقاوت ہے ۔ معلوم ہوا کہ جزا و سزا کسب پر ہے ۔ جو ایمان کو کسب کرتا ہے اچھی جزا یاتا ہے اور جو کفر کا مر تکب ہوتا ہے سزایاتا ہے۔ اس کی مثال میرے شخ شاہ ابرارالحق صاحب دامت بر کا تہم نے عجیب دی کہ جیسے حکومت نے بجلی بنائی اور بتادیا کہ فلاں فلاں سونچ کو دبانا لیکن فلاں سونچ کو نہ دبانا۔ پھر اگر کوئی ممنوعہ سونچ کو دباتا ہے تو پکڑا جاتا ہے کہ تم نے وہ سونج دبایا کیوں۔ ای طرح اللہ تعالی خالق خیر و شر ہیں اور تھم دے دیا کہ خیر کو اختیار کرو اور شر سے بچو پھر اگر کوئی شر اختیار کرتا ہے تو ای پر مواخذہ اور پکڑ ہے کہ جب ہم نے منع کردیا تھا تو تم نے اے کیوں اختیار کیا۔ ای کو حضرت حکیم الامت تھانوی رحمة الله علیه نے فرمایا که سوء کی نسبت قاضی کی طرف نہیں مقضی کی طرف ہے۔

اور حدیث پاک میں سوء قضا سے پناہ کی درخواست سے معلوم ہواکہ اگر سوء قضا کا حسنِ قضا سے تبدیل ہونا محال ہوتا یا منشاء الہی کے خلاف ہوتا تو حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اُمت کو بیہ دعا نہ سکھاتے۔ آپ کا سوء قضا سے پناہ مانگنا دلیل ہے کہ اللہ تعالی سوء قضا کو حسنِ قضا ے مبدل فرمادیے ہیں اور یہ درخواست عین منشاء الہی کے مطابق ہے۔ اور جو لوگ یہ کہتے ہیں کہ تقدیر کو کوئی نہیں بدل سکتا تو اس کے معنی یہ ہیں کہ مخلوق نہیں بدل سکتا ، اللہ اپنے فیصلہ کو بدل سکتا ہے ۔ اللہ کے فیصلوں کو اللہ پر بالادسی حاصل نہیں ، اللہ کو اپنے فیصلوں پر بالادسی حاصل ہے اس کو مولانا رومی نے فرمایا کہ اے اللہ قضا ہے گئے ۔ تپ پر حاکم نہیں لہذا سوء قضا کو حسنِ قضا سے تبدیل فرماد یجئے ۔

اور ای لئے اللہ تعالی نے مالیك يؤم الدّينِ فرمايا کہ قيامت کے دن ميری حيثيت قاضی اور جج کی خبيں ہوگی کہ وہ تو قانونِ مملکت کے پابند ہوتے ہيں ، قانون کے خلاف کوئی فيصلہ خبيں کر سکتے ، کی مجرم کو قانون کے خلاف رہا خبيں کر سکتے ، ليكن اللہ تعالی فرماتے ہيں کہ ميں مالک ہوں قيامت کے دن كا ، ميں قاضی اور جج کی طرح پابندِ قانون نہ ہوں گا ۔جو گنہگار قانون کی رو سے جبنم كا مستحق ہوگا تو ميں قانون سے مجبور نہ ہوں گا کہ اسے جبنم ہی ميں ڈال دوں جس کو چاہوں گا اپنے مراحم خسروانہ سے ، اپنی رحمتِ شاہانہ سے بخش دول گا۔ عبوری در حقیقت قرآنِ پاک و حدیث پاک کا درس عاشقانہ ہے جیسا کہ مولانا کی یہ مصرع حدیث پاک کی نہ کورہ دعا سے مقنوس ہولانا کرماتے ہیں ہے۔ دوسرے مصرع میں مولانا فرماتے ہیں

#### وامبر مارا زاخوان الصفا

سوء قضا سے پناہ مانگ کرمولانا بارگاہ حق میں فریاد کررہے ہیں کہ اے اللہ ہم کو اپنے عباد صالحین مقبولین سے خارج نہ فرمائے کہ جو ان سے قلباً اور اعتقاداً الگ ہوا اس کومیدان محشر میں

### ﴿ وَامْنَازُوا الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُحِرْمُونَ ﴾

كا خطاب سننا بڑے گا اور اس خطاب كے بعد مجر مين كو صالحين سے الگ صف بنانی بڑے گی العیاذ باللہ۔اللہ تعالی ہم سب کی حفاظت فرماوس ۔ سوء قضا ہے حفاظت کی دعا کے بعد مولانا بُعد عن الصالحین ے پناہ کیوں مانگ رے ہیں؟ اس کئے کہ نیک بندوں کی رفاقت و معیت اور ان ہے اللہ کے لئے محبت سوء قضا سے حفاظت کا ذریعہ بـ ان كي رفاقت في الدنيا رفاقت في الحنة مين ان شاء الله تعالى تبدیل ہوجائے گی ۔ اس کو بھی ان شاء اللہ تعالی دلاکل سے ثابت كرول گا۔ بخارى شريف كى حديث ميں حضور صلى الله تعالى عليه وسلم كَا ارشَادِ بِ تُلَثُّ مَنْ كُنَّ فِيْهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلَاوَةً الْإِيْمَانِ الخ كَه تَمْنِ باتیں جس کے اندر ہوں گی وہ ان کے سبب ایمان کی طاوت یالے گا۔ ان تین باتوں میں ایک یہ ہے مَنْ آحَبَّ عَبْداً لَا يُحِبُّهُ إِلَّا لِلَهِ جُو سُخْص کسی بندے سے صرف اللہ کے لئے محبت کرے اس کو حلاوت ایمانی عطا جو كي اور حضرت ملاعلي قاري رحمة الله عليه مرقاة مين اس حديث

کی شرح میں فرماتے ہیں و قَدْ وَرَدَ أَنَّ حَلَاوَةَ الْإِنْمَانِ إِذَا دَحَلَتْ قَلْباً لَا تَعْرُجُ مِنْهُ أَبَداً اور وارد ہے کہ حلاوت ایمان جس قلب میں داخل ہوتی ہے پھر بھی اس قلب سے نہیں نگلتی فقیہ اشارہ الیٰ بشارہ حسن المحانمة اوراس میں اشارہ ہے حسن خاتمہ کی بشارت کا (مرقاۃ جلدا صفحہ المحانمة اوراس میں اشارہ ہے حسن خاتمہ کی بشارت کا (مرقاۃ جلدا صفحہ المحان جب ایمان دل ہے بھی نہیں نگلے گا تو خاتمہ ایمان پر ہوگا اور حسن خاتمہ کی صاحت کی صاحت ہے۔

اب اگر کوئی اشکال کرے کہ اس صدیث میں حسن فاتمہ اور دخول جنت کی بشارت ہے لیکن اہل اللہ کی رفاقت و معیت فی الجنة کا تو شوت نہیں تو بخاری و مسلم کی صدیث ہے ۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ ایک شخص حضور سلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر بوا اور عرض کیا کہ جو آدمی کی قوم سے علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر بوا اور عرض کیا کہ جو آدمی کی قوم سے شاقہ میں ان کا ساتھ نہ دے سکا تو سرور عالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تا کہ اگر ہُم مَن اُخبَ آدمی ای سی ساتھ ہوگا جس سے وہ محبت رکھتا ہے ۔ ملاعلی قاری اس حدیث کی شرح میں فرماتے ہیں ای یہ حشر مع محبوبہ و بکون رفیقاً لمطلوبہ کما فال تعالی :

﴿ وَ مَنْ يُسطِع اللَّهَ وَ الرَّسُوْلَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِيْنَ اَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّيْنَ وَ الصَّدِيْقِيْنَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِيْنَ ﴾ یعنی محبت کی بیہ عظیم الثان کرامت ہے کہ اس محبت کی برکت سے اس محبت کی برکت سے اس محبت کا حشر اپنے محبوب کے ساتھ ہوگا اور اس کا رفیق ہوگا جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا کہ جو اللہ و رسول کی اطاعت کرے گا وہ انہیں کے ساتھ ہوگا جن پر اللہ تعالی نے انعام کیا یعنی انبیاء و صدیقین اور شہداء و صالحین کے ساتھ ہوگا۔

اس آیت کی تقیر میں علامہ آلوسی نے ایک حدیث نقل فرائی کہ ایک شخص حاضر ہوا اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ آپ مجھے میری جان سے زیادہ اور میری اولاد سے زیادہ محبوب ہیں۔ جب میں گھر میں ہوتا ہوں اور آپ کو یاد کرتا ہوں تو مجھ سے صبر نہیں ہوتا یہاں تک کہ آپ کی خدمت میں حاضر ہوکر آپ کا دیدار کرلیتا ہوں لیکن آخرت میں آپ انبیاء علیہم السلام کے ساتھ اعلیٰ درجہ میں ہوں گے اور آپ کا دیدار کریں گے اور ہم جنت میں اونیٰ درجہ میں ہوں گے تو آپ کو کیے پائیں گے اور ہم جنت میں اونیٰ درجہ میں ہوں گے اور ہم جنت میں اونیٰ درجہ میں ہوں کے تو آپ کو کیے پائیں گے اور ہوگئے یہاں تک کہ یہ آیت نازل ہوئی ومن یطع اللہ و الموسول النے ، ہوگئے یہاں تک کہ یہ آیت نازل ہوئی ومن یطع اللہ و الموسول النے . (روح المعانی ہو ص ۵ کے)۔

اور تفییر خازن میں حضرت انس رضی اللہ تعالی عنہ سے منقول ہے کہ ایک شخص نے حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ قیامت کب آئے گی تو آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تو نے قیامت کے لئے کیا تیاری کی ہے ۔ اس نے عرض کیا

کہ میں نے تیاری تو پچھ نہیں کی اِلَّا اِنی اُجبُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ گر میں الله اور اس کے رسول سے محبت کرتا ہوں تو آپ صلی الله تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم اس کے ساتھ ہوگے جس سے محبت رکھتے ہو۔ حضرت انس رضی الله تعالی عنه فرماتے ہیں کہ ہم لوگوں کو ایس خوشی بھی نہیں ہوئی جیبا کہ آپ صلی الله تعالی علیہ وسلم کے اس ارشاد سے ہوئی۔ (تفیر خازن ج ا ص ۳۷۱)

مفرین و محد ثین نے ان آیات و احادیث کی تفییر میں لکھا ہے کہ معیت سے مراد بیہ نہیں ہے کہ سب ایک درجہ میں جمع ہوجائیں گے بلکہ مراد بیہ ہے کہ ہر شخص کے لئے ایک دوسرے کی ملاقات و دیرار ہر وقت ممکن ہوگا۔ اعلیٰ درجہ والے جنتی ادفیٰ درجہ والے جنتی ادفیٰ درجہ والے جنتیوں کے پاس آسکیں گے اور ادفیٰ درجہ والے اعلیٰ درجہ والوں کے پاس جاسکیں گے۔

میرے بزرگوں کی کرامت اور ان کی جو تیوں کا صدقہ ہے کہ اس شعر کی عجیب و غریب اور کتنی مدلل شرح اللہ تعالی نے اپنے کرم سے کرادی کہ اگر مولانا روی بھی سنتے تو میرا گمان ہے کہ وجد میں آجاتے اور مجھے سینہ سے لگا لیتے ۔ اللہ تعالی سے دعا ہے کہ جنت میں مولانا مجھے سینہ سے لگالیں ۔ اللہ تعالی معاف فرمادیں اور جنت میں دخول اولیں ہم سب کو نصیب فرماویں ۔اللہ تعالی عمل کی توفیق عطا فرمائیں اور اللہ تعالی عمل کی توفیق عطا فرمائیں اور اللہ تعالی عمل کی توفیق عطا فرمائیں اور اللہ تعالی عمل کی توفیق عطا

الله بنادے اور اپنے دوستوں کی صورت بھی دے دے اور دوستوں کی سیرت بھی دے دے اور اپنے اولیاء کے اخلاق بھی عطا فرمائے اور بم سیر ت بھی دے دے اور اپنے اولیاء کے اخلاق بھی عطا فرماکہ زندگی سب کی اصلاح فرمادے ۔ اے اللہ ایبا ایمان ویقین عطا فرماکہ زندگی کی ہر سانس آپ پر فدا ہو ایک سانس بھی ہم آپ کو ناراض کرکے حرام لذتوں کو امپورٹ نہ کریں استیر او نہ کریں در آمد نہ کریں وصلی الله علی النبی الکریم .

ار فشاه فرهابیا که مولاناروی فرمات بین یا شد صفیر باز جال در مرج دین نعره مائے لا أحب الآفلیں

حضرت ابراہیم علیہ السلام کا قول آلا اُجبُّ اللّه بنیاں الله تعالیٰ نے قرآن پاک میں نازل فرمایا کہ ہم فنا ہونے والوں سے محبت نہیں کرتے ۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ جو باز ہر وقت بادشاہ کی کلائی پر رہتا ہے تو اس قرب شاہی کے سبب بادشاہ کے فیضان نظر سے اس کا حوصلہ اتنا بلند ہوجاتا ہے کہ وہ جنگل میں بجز شیر نر کے کسی اور جانور کا شکار کرنا اپنی تو ہیں سمجھتا ہے ۔ اس کے بر عکس کر گس یعنی گدھ کی غذا مُر دار لاشیں ہیں ۔ شیر تو بڑی چیز ہے گدھ تو کسی زندہ جانور کے شکار کا اشیں ہیں ۔ شیر تو بڑی چیز ہے گدھ تو کسی زندہ جانور کے شکار کا حوصلہ بھی نہیں رکھتا ۔ آپ جنگل میں دیجھیں گے کہ جہاں کہیں مُر دہ بھینس یا گائے بڑی ہوگی وہاں گدھ ہی گدھ نظر آئیں گے اور باز شاہی بھینس یا گائے بڑی ہوگی وہاں گدھ ہی گدھ نظر آئیں گے اور باز شاہی

صرف زندہ شیر کا شکار کرتا ہے۔احقر کا شعر ہے می تگیرد باز شہ جز شیر نر کرگساں بر مردگاں بکشادہ پر

بازِ شاہی سو ائے شیرِ نر کے کسی جانور کا شکار نہیں کر تااور گدھ پر پھیلائے ہوئے مُر دہ لاشوں سے چیٹے ہوئے ہیں ۔ مُر دہ سڑی ہوئی لاش ان کو پلاؤ قورمہ معلوم ہوتی ہے ۔

ای طرح جو دنیا ئے فانی کے عاشق ہیں ان کا حوصلہ اتنا پہت اور ذلیل ہو جاتا ہے کہ دنیائے مُر دار اور فنا ہونے والی صور عیں ان کو نہایت مہتم بالشان نظر آتی ہیں اور کر کسوں کی طرح مر وہ لا شول سے لذت کشی ان کا شعار ا ور مقصد حیات بن جاتا ہے ۔مولانا اس شعر میں فرماتے ہیں کہ جوبندہ مقرب باللہ ہوجاتا ہے اس کی روح جو شہاز معنوی ہے دین کی شکارگاہ میں مثل حضرت ابراہیم علیہ السلام لا أجبُ الْآفِلِيْنَ كَا نَعره بلند كرتى ہے اور بجز اللہ كے كسى ماسوىٰ كى طرف رُخ نہیں کرتی اور بجز رضائے الہی کے کسی چیز کو محبوب نہیں رکھتی ۔ اس ہے یہ نہیں ہوسکتا کہ ذراسی حسین شکل سامنے آگئی تو یہ اللہ کو چھوڑ كراس فاني صورت ير مرنے لگے \_ مومن طبيعت كا غلام تنہيں ہوتا \_ اس کے برعکس کافر اور مومن فاسق طبیعت کے غلام ہوتے ہیں جو شکل اجھی گلی اس ہر فدا ہونے لگے اور جب وہی شکل گبر گئی سب

کھیل ختم ہوگیا حسن کے شامیانے اُجڑ گئے تو یہ عاشق صاحب بھی گڑگئے اور جس پر مررب تھے اس سے بچھڑ گئے اور ایسے بھاگے جیسے گدھا شیر سے بھاگتا ہے۔

#### ﴿حُمُرٌ مُسْتَنْفِرَةٌ فَرَّتْ مِنْ قَسْوَرَة ﴾

پر عمل کرتا ہے اس کا ففروانی الله لوجه الله ہے اس کئے یہ عارف
باللہ ہے اور جونفس کے کہنے سے حسن پر فدا ہوا اورنفس کے کہنے
سے گڑے ہوئے حسن سے بھاگا یہ باگر بلاتو ہوسکتا ہے عارف باللہ
نہیں ہوسکتا۔ اس کا فرار باگر بلاکا فرار ہے عارف باللہ کا فرار نہیں۔
عارف باللہ کا فرار اور ہے باگر بلاکا فرار اور ہے۔ طبیعت ونفس کے
عارف باللہ کا فرار اور ہے اور اللہ کے تھم سے بھاگنا اور ہے۔

جب میرا پہلا سفر ری یو نین کا ہوا تھا جو فرانس کے ماتحت ایک جزیرہ ہے تو فرانس ریڈیو نے اعلان کیا کہ فلاں روز سمندر کے کنارے

برہند لڑکیاں اور برہند لڑکے نہائیں سے ۔ بعض مسلمان نوجوانوں نے مجھ سے کہا کہ مولانا صاحب نفس میں بہت لالچ لگ رہی ہے کیا كري، نفس ادهر كھنيجتا ہے اور الله كا خوف روكتا ہے ۔ ميں نے كہا كه ایک مراقبہ چند منٹ کرو کہ یہ لڑکیاں جو کل نہائیں گی سب نوے سال کی ہو نکئیں ، گال پیچکے ہوئے ہیں ، دانت باہر ہیں ، حچھاتیاں ایک ایک نٹ نیجے لنگی ہوئی ہیں ، سفید بال بڈھے گدھے کی دم کی طرح حجز گئے ، رعشہ ہے گردنیں ہل رہی ہیں۔ میں نے کہا کہ اگر فرانس ریڈ یو اعلان کرے کہ کل سب نوے سال کی بڈھیاں ننگی نہائیں گی تو پھر کیا دیکھنے جاؤ گئے ۔لہذا جس حسن پر کل بڑھایا آنے والا ہے اس سے تم آج ہی بھاگو تو اجر و ثواب اور اللہ کا قرب ملے گا ورنہ بھاگو گے تو کل بھی کیکن پھر کوئی ثواب نہیں ملے گا ،اللہ کی رضا نہیں ملے گی ۔ نوجوانوں نے کہا کہ اس مراقبہ سے ہمیں بہت نفع ہوا۔

یہ تو زندگی کا حال ہے اور مرنے کے بعد جب لاش بھٹ جاتی ہے ، کیڑے رینگنے لگتے ہیں بدبو کا بھیکا اٹھتا ہے اس وقت ذرا ان پر مرکر دکھاؤ۔ عراق پر جب بمباری ہوئی تو دس بزار نوجوان لڑکوں اور لڑکیوں کی لاشیں سڑ گئیں تو اخباری رپورٹر بھی وہاں نہ جاسکے اتنی سخت بدبو مخمی۔ آہ کیا ایس بدبودار چیزوں پر مرنے کے لئے اللہ نے بمیں زندگی دی ہے ، کیا سڑنے والی لاشوں پر مرنے کے لئے اللہ نے بمیں زندگی دی ہے ، کیا سڑنے والی لاشوں پر مرنے کے لئے اللہ نے بمیں بیدا کیاہے؟ آہ !

#### ﴿ وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون﴾

اللہ نے تو ہمیں اپنی عبادت کے لئے پیدا کیا تھا او رہم مرنے والوں پر مر رہے ہیں۔ مولانا رومی فرماتے ہیں \_

> بهر ایں آورد ما یزداں بروں ماخلقت الانس الا یعبدوں

الله تعالیٰ نے عالم ارواح ہے اس عالم ناسوت میں ہمیں اس کئے بھیجا ہے کہ ہم اللہ کی اطاعت و عبادت کی راہ سے اللہ کی معرفت حاصل کریں۔

تو مولانا فرماتے ہیں کہ دنیا کی فانی چیزوں سے دل نہ لگاؤ اور مثل حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام کے لااحب الآفلین کہو کہ ہم ان مٹنے والی چیزوں سے محبت نہیں کرتے ۔ اسی مضمون کو مولانا دیوان عشم تبریز میں فرماتے ہیں ہے

خلیل آسا در ملک یقیس زن نوائے کلا اُحِبُّ الآفلیں زن

فرماتے ہیں مثل حضرت خلیل اللہ علیہ السلام تم بھی ملک یفین میں قدم رکھو یعنی اللہ تعالی کی ذات یقینی ہے ان کے وعدے یقینی ہیں۔ جو چیزیں نظر آرہی ہیں فانی ہیں ، اللہ باقی ہے لہذا تم بھی کہو کہ ہم فنا ہونے والوں سے محبت نہیں کرتے اللہ تعالی ہے محبت کرتے ہیں۔